# TRAITTE

TOUCHANT

### L'OBEISSANCE PASSIVE.

Ou l'on fait voir que toute sorte de resistance aux Superieurs est defendue par la sainte Ecriture.

Traduite del' Anglois de Dr. Sherlock. 12

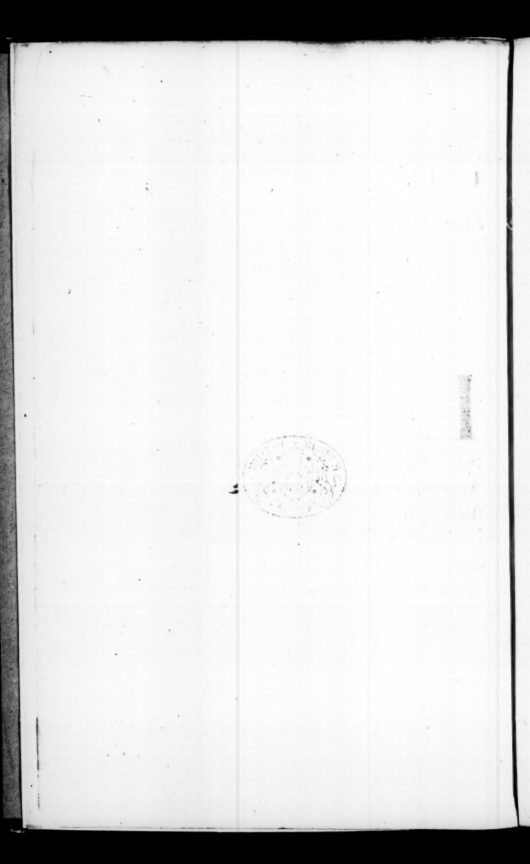
Par MONSIEUR

LE

COMTE de ROSCOMON.



Se vendent a Londres par Jaque Tonson, a l'Enseigne du Juge Dans Chancery-Lane. 1686.



#### A MONSEIGNEUR

# Le Duc d' OR MOND,

Chancellier des Universités d'Oxford, & de Dublin, Conseillier du Roy en son Conseil Privé, Grand Mâitre de la Maison du Roy, & Chevalier del' Ordre de la jartiere, &c.

ES emplois les plus considerables del'estat vous ayant été consies dans un âge fort peu avancé, l' on a reconnu avec Admiration que vous avez parfaitement repondu a la haute idée que l' on avoit conceue de vôtre merite, que vous avez rempli toute l'esperance que le Roy vôtre Maitre, & ses Ministres les plus éclaires avoient formée de vostre habilité, & qu'en Servant Dignement vous avez aquis tout l'Honneur, & toute la gloire A 3 qu'un

qu'un sujet du premier rang peut souhaitér sur la terre.

Mais j'ose dire quelque chose de plus extraordinaire en rendant Justice à vostre Grandeur, cest que ce qui a moins brillé au dehors vous doit attirér plus de louanges de toutes les personnes qui scavent juger de'l Excellence & du prix des actions éleveés au dessus du commun : il' ne faut pour cela qu' examiner sagement vostre conduite particuliere depuis plusieurs années, & l'on decouurira des marveilles, ou il n'y'a le plus souuent que des soiblesses dans les autres: vous avez sceû ménager utile. ment le temps, que le plus part du monde employe si mal, au lieu de le donner aux plaisirs, & à la joye d'une maniere ou basse, ou criminelle, vous ne vous en étes servi que pour étudier, & mediter les verites les plus necessaires, & les plus importantes à un homme Chrê-Vous tien.

Vous avez regardé les belles lettres en suite eomme une occupation digne de vostre esprit, & vous yavez si bien réussi que ceux qui ont le goust fin & delicat pour les sciences en sont surpris, & vos amis agreablement charmés par la douceur de vostre entretien dans les heures ou il faut vous delasser du poids, & de la fatigue des Affairs. Vostre table toujours magnifiquement servie est le Rendevous ordinaire des Personnes choisies, ou par un meslange agreable l' on voit tout ce qu'il ya de grand, de scavant, & de Spirituel à la cour.

Mais parmi ceux qui s'y distinguoient le plus non seulement par leur Illustre Naissance, & par leur Courage Heroique; mais aussi par la Beauté de leur esprit avec un genie universel, il n'y en avoit point qui sur plus generalement estimé, & admiré de tout le monde, que A 4 seu feu Monfieur le Comte de Roscomon; c'estoit aussy tout ce que il faloit pour inspirer a vostre Grandeur des sentiments passionés en sa faveur, & pour luy acquerir vostre amitié, & comme vous avez eu toujours pour luy la tendresse d'un pere, aussi il' n'à jamais manqué pour vostre Grandeur, ni de respect, ni de reconnoissance. Ce livre escrit en Anglois par un scavant Theologien ayant eu le bonheur de tomber entre vos mains dans un temps auquel l'Eglise, & la Monarchie mesme estoient menaceés d'une entiere ruine, par les vieux Republicains & Fanatiques, vous avez Jugé à propos, Monseigneur, pour l'Honneur del' Eglise Anglicane, qu' on le traduisit en François, pour apprendre aux e. strangers, que les Rombaults, les Hones, les Argiles, & l' execrable Ferguson, & tous ceux qui ont suivi ce Phantome ridicule d'un Roy imaginaire,

Pre

ſe

M

tr

ce

ef ni m da

ra de

tro to

M ch de

oł ce se sont Entierement éloignés des Maximes, & des Principes del' Eglise d'Angleterre: que comme notre Reformation a commencé, & receu son établissement sous le Regne des Princes les plus jaloux de leurs Prerogatives, aussy est elle demeureé toujours si ferme dans les Interests des ses Roys, qu'elle est devenue le Sujet de l'aversion des Ennemis de cette Monarchie tant au dedans, qu'au dehors : & si nous reconnoissons une Authorité Souveraine dans nos Princes, nous entendons ces dangereux Sujects s'écrier de toutes parts que nous donnons trop á la puissance Royale; ce qui tout au plus est une faute bien pardonable aupres des testes couronnées. Monsieur le Comte de Roscomon qui a cherché toute sa vie les Occasions, de vous temoigner son respect, & d' obeir a vos ordres, prit Volontiers cette charge, & employa quelques heures heures de son loisir l'esté passé, & le dernier de sa vie à travailler a cette traduction.

C'est ici ou je ne scaurois m' empechér, Monseigner, de plaindre le fort de ce grand homme, qui ayant eu l'honneur d'accompagner leurs Majestes dans leur Voyages par mer, & par terre, l'espace d'onze anneés, lors-qu'une Faction dominante tachoit de leur arracher non seulement le droit sacré de la Succession, mais ausly la vie mesme, ausly tost que la meilleure cause devint la plus forte, mesme á la veille de leur Triomphes il a estè enlevé par une maladie violente, avec plusieurs autres Personnes de la Premiere Qualité, n'ayant devancé que de fort peu de temps (par le mesme genre de mort) le Roy Charles II. d' heurense Memoire.

Je ferois tort a cet illustre dessun & dont le Souvenir m'est si doux, &

fi precieux, fi je ne vous presentois-Monseigneur, ce petit ouurage, en suivant les Intentions de son Autheur, tel qu'il l'a laissé; êtant persuadé d'ailleurs, qu'il n ya personne au monde, a qui ce livre appartienne plus, qu' a vostre Grandeur : puisque dans toutes les revolutions du Royaume, & del'Eglise, vous avez pratiqué d'une maniere Heroique, & vrayement Chrétienne tout ce dont l' Autheur ne donne ici que la simple connoissance. Ce livre del' Obeissance à son Prince est une Satyre pour quelques uns, & une lecon pour les autres, Mais j'espere qu'il sera un juste Panegyrique, quand il vous sera dedié. Car qui a jamais esté plus fidelle a son Prince, & plus ferme dans la foy, que vous, Monseigneur? qui a jamais agy avec plus de force, de resolution, & de constance? & qui a jamais plus souffert, que vous, Mon-

ce t-

nle eu

a, er, és,

ant

is ue

or-

oar

lu• ni-

ne

11.

18r &

si

Monseigneur, pour les Interests del' un, & de l'autre? aussy y at il une liaison estroite entre nostre devoir envers Dieu, & envers le Roy: & il' n'est pas possible, qu' un Prince soit assuré de la sidelité d'un Sujet qui est leger, & volage en matiere de Religion. Pour moy j'ay toujours crû que c'estoit une marque infaillible d'une fausse Religion, lorsque ses Principes vont a troublér l'ordre, & le repos du monde, & cela devroit estre un grand prejugé en faveur del Eglise Anglicane, lorsqu' elle rend ses disciples les meileurs Sujets de l'Europe.

C'est par là qu'elle a soutenu les droits de la Succession contre la plus puissante cabale qui ait jamais paru en Angleterre. C'est par la qu'elle vient de verser ses plus precieux tresors aux pieds, de nostre Invincible Monarche: ce par là qu'elle vient de combattre de bon cœur, & avec plaisir mesme les Ennemys de l'Estat,

& de la Personne Sacreé du Roy: c'est par là qu'elle vient de dompter la Rebellion, de mener Prisonniers les chefs de cette Faction au char de sa Victoire, & de ruiner entierement les miserables restes de ce parti qui avoit paru si dangereux; c'est par là enfin qu'elle est toujours en estat de versér son sang jusques a la derniere goute, pour soutenir, & defendre sa Majesté contre toutes les attaques de ses Ennemis, & pour la portér a ce haute degré de gloire parmy les Princes de l' Europe, ou son grande Courage, sa Sage Politique, son experience consommée, & Generalement toutes les Vertues Royales le feront Montér pour allér mesme au delà de la Gloire de ses ayeuls. N'est ce pas vous, Monseigneur, à qui cette mesme Eglise a enseigné ces genereux desseins, qui sont Dig-

ľ

C

e

û

ie

es

lu

id

е,

il=

us

ru

lle

re-

ble

de

at,

80

Dignes d' un cœur veritablement Anglois? Il' n ya Personne qui ait recen tant de la Nature, & de la Fortune, in qui l'ait mieux employé que vostre Grandeur: & ce que nous avons de la peine à trouver dans les Histoires; vous avez eté le Favori de quatre Roys. maugré le nombre de tant d' anneés qui roulent sur vostre teste, vous avez encore un port grave, & Majestueux, un air enjoué, une Conversation charmante, qui imprime le respect, & l'amour dans les cœurs de tout ceux qui ont le bonheur de vous approcher: En un mot, Monseigneur, vous avez toujours une profonde capacité pour les affaires les plus importantes de l'estat, avec une viva-cité d'esprit sans égale, accompagneé d'une force, & d'une solidité de Jugement tout a fait admirable.

Ce sera, Monseigneur, jusques

211X

f

p

n

er

te

be

te

fei

de

ftr

re

qu

ten

aux siecles a venir que l' on publirá la gloire que vous vous estes aquis dans l' Irelande; de l'avoir si Heureusement Gouvernée, l' ayant renduë si riche, & si storissante, & egaleé en quelque sorte a l' Angle terre mesme, apres l' avoir receu des mains du Roy, en Qualité de son Vice-Roy, presques deserte, pauure, & dans un estat pitoyable.

N'est ce pas vous, Monseigneur, qui avez esté le pere, & l'exemple tout ensemble, du seu Comete d'Ossory, qui fait un des plus beaux endroits del Histoire de ce temps, & dont le sils marche presentement d'une maniere pleine de Gloire sur les traces de ses Illustres Ancestres.

S

IE

1-

1-

2=

n-

ité

11X

Il'ne me reste plus qu'a faire des vœux pour vostre prosperité, & de demander au ciel qu' il vous laisse encore long temps sur la terre dans une par-

faite

faite santé, pour recevoir les louanges que tout le monde vous donne si Justement. J' espere, Monseigneur, que vous receurés aussi avec bonté la Respectueuse assurance, que je vous donne d'estre tout le temps de ma vie,

Monseigneur,

Vostre tres humble,

5

D' Hampton Court fuillet 29. 1685. tres obeissant Serviteur

Knightley Chetwood

inononulule tre

11.10.5

od

#### ERRATA.

leil, lifés Vieux e.P.P.P. decilifes, lifés decifive e. P.P. zme. nommée, lisés nommé e.P.P. 4me. Aristocatie, lisés Aristocratie e.P.P. 10me. commis, lifes commifes e.P.P. 11me. ferve, lifes fervent e.P.P. I Ime. distribuées, lifes distribues e.P.P. I Ime, Inspirées, lisés Inspirés e.P.P. 13me. na peu, lisés n'en a peu c. P.P. 14me. aucun, lisés aucune e.P.P. 15me. Le, lisés Les e.P.P. 17me. Eprouuée, lisés Eprouués e.P.P.22me. Particuliere, mes particulier e.P.P.24me. Un, lisés une c.S.P.36me. Ses, lisés ces e.S.P.30me. Tempteroit, lises Tenteroit e.S.P.55me. Sacree, lises Sacre e.S.P.6 Ime. Sincere, lises finceres e.S.P.7 2me. Est. lises es e.S. P. 7 ame. da, lises de e.SP. 74me. action, lises actioner e.3me. P.84me. refifte, lifes refiftent e.4me. P.86me. Compt, liles compte e 4me. P. 90me, qu'aux lises aux e.4me. P. 95me, Viole, lisés violées e 4me. P.96me. Deue, lisés deu e.4me.96me. Authorise, lisés authorisées e.4me. P.97me. qu'il, lisés qu'ils e.4me. P.99me. de, lisés du e.4me. P.104me. Receus, lisés receue e. 4me. P. 10 sme. commandés, lifés commandées e. 4me, P. 114me, Na-on, lifés on-n'a e. 5me. P. 126me. Eschapés, lifés Eschapé e. 5me. P. 129me. de, lifes des e. 5me. P. 135me. La, lifes Le e. 5me. P.141me. domination, lifes damnation e. sme. P.142me. Vivans liles vivant e. 5me. P. 146me. Sacré, lifes Sacrée e. 6me. P. 150me. du, lifes des e.6me. 152me. Pur, lifes pout e.6me. P.152me. accordant, lises accordoient e. 6me. P. 159me. Meritées, lisés meritée e.6me. P. 163me. Tyrant, lisés Tyran e.6me. P. 162me, affouir, lifes affouvir e 6me. P. 163me. appliques, lifes appliquées P.17 Imc. Establis, lisés establies P.172me.

A CONTROL OF THE PROPERTY OF T

#### AU

# LECTEUR.

'Espere que je n'auray pas befoin d'Apologie sur l'utilité de ce Discours, ni de faire voir qu'il est assez de saison dans la conjoncture d'affaires où nous nous trouvons : Car il est necessaire d'apprendre aux Sujets, l'obeissance qu'ils doivent aux Puissances Superieure; il ne fût jamais plus à propos de leur en rafraichir la memoire qu'à present, puis que nous voyons la tranquillité & la seureté de l'Etat dangereusement choquée par des Conjurés, ennemis entr'eux mêmes, mais qui comme les Renards de Samson, avec des queües differentes, ne laissent pas d'être

Charles and the state of the st

d'être malheureusement liez ensemble, & de trainer chacun son tison. Si la Providence n'eût miraculeusement éclaté dans la conservation de son Oinct, je m'asseure qu'une pareille Doctrine seroit aujourd'huy tres-mal écoutée; mais sans m'êtendre davantage sur ce sujet, je diray succintement ce que je me suis proprosé dans ce Traité.

1 c 8

N né S le

re

ai

voir

La Doctrine de l'Obeissance Passive ou de la soumission deüe aux Princes Souverains, se prove. 1. Par les témoignages de l'Ecriture Sainte, 2. Par la Doctrine & l'exemple des premiers Chrêtiens. 3. Par les Loix Fondamentales qui nous doivent gouverner. J'ay consideré ce dernier point autant que je l'ay creu necessaire à mon sujet; Je n'ay pas touché au second, parce que ceux qui s'en voudront instruire, n'ont qu'à consulter le discours admirable que l'Archevêque Usher à fait sur le pou-

voir des Princes, & l'Obeissance des Sujets. Mais ce que je me suis principalement proposé, à êté de considerer avec soin, les témoignages de l'Ecriture, qui sont au delà de toutes les autres authoritez, & d'en soutenir le veritable sens, contre la critique intriguée de certains Sçavans, & contre les artifices des personnes interessées.

J'ay divisé ce discours par Chapitres.

Le I. Contient les authoritez du Viel Testament, où j'ay fait clairement voir, que Dieu luy même avoit établi sous les Juiss, une Puissance Souveraine & incontestable, à laquelle les Sujets, ne pouvoient sans crime, resister, sur quelque pretexte que ce pût être.

Le II. Contient la Doctrine du Sauveur touchant la soumission deüe

aux Princes Souverains.

Le III. Rend compte de l'exem-A 3 ple

m

je

in

re

eff

pr

10

ce

m

pi

m

VE

di

01

qı

b

je

nela

n

p

é

1(

n

ple du Sauveur sur cette matiere.

Le V. Nous apprend les pensées de Saint Paul sur larticle de la Soumission.

Le V. Nous montre la Doctrine de Saint Pierre.

Le V. Répond aux objections les plus plausibles, dont l'Obeissance passive, se trouve combattue.

En examinant les authoritez de lE'criture, j'ay soigneusement pelé ce qu'il y a de plus fort & de plus pressant dans le raisonnement de ceux qui permettent de resister en certaines circonstances, aux Princes Souverains; J'ay éclairci les Textes qui samblent le p'us les favoriser; & j'ay fait mon possible pour ne rien oublier de ce qu'on peut avoir dit d'important sur ce sujet. On se plain: dra peut être, que je n'ay pas observé les regles de l'Art & de la Methode, en proposant la question, en éclaircissant les termes, en produisant mes

mes preuves, & répondant aux objections que je me suis faites. J'avoile ingenuement cette verité, mais j'espere que ce discours n'en sera pas moins estimé. La proposition que j'entreprend de prouver, est, Qu'il est toûjours criminel, de resister aux Princes Souverains, ou au pouvoir supreme & legitime d'une Nation. Cette propofition me paroît claire d'elle même, & jespere en saire voir la verité, par les témoignages du Viel & du Nouveau Testament, dans leur ordre, en faisant voir l'authorité qu'ils donnent aux Princes, & l'obeissance qu'ils exigent de leurs Sujets ; C'est par là que jespere de donner au Lecteur, une veue entiere de la Doctrine des Escritures sur cette mattiere, & c'est ce que je me suis proposé; car je m'asseure que si on étoit vivement convaincu, que la resistance à une Puissance Souveraine, est expressement contraire à la Doctrine.

Doctrine du Viel & du Nouveau Testament, la malice la plus subtile, ne seroit pas capable de seduire une revolte de personnes qui n'ont pas absolument renoncé à la crainte de Dieu, quelque penchant qu'elles puissent avoir pour la Sedition.

CHAP.

#### LA

# DOCTRINE

DE LA

#### SOUMISSION

ET DE

L'OBEISSANCE PASSIVE.

#### CHAPITRE. I.

dont il s'agit, est dessendue, je commenceray par le Viel Testament. Or il est indubitable que Dieu avoit établi sur les Juiss une Puissance supreme & souveraine, à laquelle ils ne pouvoient resister sans ensreindre les Loix qu'il leur avoit luy même données: C'est la tout ce que j'ay entrepris de prouver; je ne dis pas qu'une seule personne doive tous-jours posseder l'authotité Souveraine, mais (soit dans une Monarchie, ou une Republique)

que) que cette Puissance doit étre incontestable, & que dans une Monarchie egitime on ne peut, sans crime resister, au Prince sur quelque pretexte que ce puisse etre.

Moyfe fut le premier auquel Dieu commit la conduite des enfans d'Ifrael, quandil les fit fortir d'Egypte; & il seroit inutile de prouver combien son authorité estoit

facrée & incontestable; on en voit une preuve convaincante dans la revolte qu'exciterent Corah, Dathan, & Abiram, contre Moyse & Aaron, quand Dieu sit ouvrir la terre pour les engloutir; & de peur qu'on ne fasse passer cette exemple pour un cas particulier, Moyse & Aaron ayant esté des personnes extraordinaires, precisément nommées par Dieu méme, & qui n'enfeignoient aux Juifs que ce qu'ils avoient appris par des revelations Divines; l'Apostre S. Jude s'en Jud. v. 11. fert contre les esprits seditieux & mutins de son temps, qui méprisoient la Seigneurie, & blamoient les dignités; il leur dit, qu'ils periroient selon la contradiction de Core; ce qu'il n'auroit pas fait, si cét exemple n'eust eu une étendue generale, & si Dieu ne nous l'eust laissé pour un témoignage perpetuel de sa colere contre tous ceux qui s'opposent aux Puissances Souveraines. Mais Moyse devoit mourir, voila pourquoy Dieu pourveut à la fuccession d'une Puissance Sor raine, à laquelle chacun se devoir

l

devoit soumettre. Ce fut aprés sa moit que la Puissance Souveraine sur les Juiss fur commise au Souverain Sacrificateur, ou bien aux Personnes extraordinaires que Dieu leur suscita, comme Josué & les Juges, jusques au temps de Samuel que Dieu leur donna des Roys: Car pour ce qui est de leur Sanhedrim dont quelques Autheurs Hebreux ont fait sonner si haut le pouvoir, ( qui n'ayant écrit que depuis la destruction de Jerusalem, sont des témoins fort suspects fur ce qui s'est passé tant de Siecles avant leur temps,) ils ne sçauroient prouver par aucun témoignage de l'Ecriture Sainte, qu'il y ait jamais eu une telle Judicature jusques au retour des Captifs de Babylone.

ne

ce

nl il

ile

oit

ne

ex-

on-

rir on

cas des

ment

des

en

ins

eudit,

ré ; iple

ieu

age

qui nes.

our-

une

n fe

voit

Cependant Dieu eust soin de regler la Police, & d'assurer la tranquillité de cette Nation, par une Puissance, de laquelle ils n'avoient point d'Appel, & dont les decisions en toutes sortes de controverses sinales étoient decisifs & incontestables, c'est ce que vous pouvez voir, 17 Deut. 8. 9. 10. 11. 12. ver. Il y avoit des Magistrats & des Juges subalternes commis sur chaque Ville & sur chaque Tribu, lesquels Moyse nomma par le Conseil de son Beaupere Jethro, & par l'approbation de Dieu mesme, Exod. 18. Mais comme la Puissance supreme étoit reservée à Moyse durant sa vie, elle sut aussi après sa mort devoluë au

A 2 Grand

Grand Prêtre, ou bien aux Juges: Car il est expressement ordonné, que si ces Juges subalternes ne pouvoient decider une Controverse, ils s'en devoient rapporter aux Prestres Levites, c. a. d. (comme il se prouve par les 12 verset, au Souverain Sacrificateur) & au Juge d'alors, c. a. d. que si dans ce temps la Dieu leur avoit suscité une Juge extraordinaire (car il n'y en avoit pas tousjours, comme il paroist par le Livre mesme des Juges ) c'étoit à eux qu'ils se devoient addreffer, (& ils t'anonceront la parole de Droit, & ainsi feras selon la parole qu'ils t'anonceront de ce lieu (que le Seigneur aura choisi) & prendras garde de faire selon tout ce qu'ils t'enseigneront : ) Ou par le lieu que Dieu aura choisi, s'entend celuy ou residoit l'Arche du Testament & le Culte Levitique, qui étoit le lieu où demeuroit ordinairement le Grand Prestre, & le Juge nommée de Dieu, dont la demeure étoit au commencement en Shilo, & depuis en Jerusalem.

Nous apprenons du verset 12. quelle étoit l'Authorité du Grand Prêtre, ou du Juge, lors qu'il y en avoit; car il est dit, que l'homme qui par arrogance ne voudra obeir au Sacrificateur, (qui assiste pour servir au Seigneur ton Dieu) ou au Juge, cét homme lá moura

& ostera le mal d'Israel. Le Monarque le plus absolu du monde ne sçauroit pretendre à une authorité moins limitée que celle là, qui veut que, Quiconques desobeira à leur decision finale, sera puni de mort : Et comment sera il permis de resister à une Ordonnance aussi forte que celle là : il est vray qu'on lit au verset 11. selon l'Edit de la Loy, laquelle ils t'enseigneront, & selon le droit qu'ils te diront tu feras : & c'est de là que quelques uns tachent de prouver qu'on n'est pas obligé de se soumettre à leur Arrest, & qu'on ne devroit pas estre puni quand on ne s'y foumettroit pas, s'ils ne Jugent selon la Loy de Dieu. Mais ces gens ne considerent pas assez qu'ils s'agit ici d'une affaire douteuse, & qui n'est soumife au Juge Supreme, que parce que les Subalternes ne la pouvoient déterminer, & c'est en ce cas qu'ils faut qu'ils s'arrestent à ce qu'il en dit, & que la mort est la peine de leur desobeissance : & c'est aussi ce qui deffend aux personnes particulieres d'en juger autrement, encore que le Juge supreme se fust mesoris. Mais il semble que le Dieu tout-Puissant ait creu necessaire qu'il y eut une decision finale, de laquelle il n'y eut point dA'ppel, quoy qu'il n'y ait point de Judicature humaine qui soit infaillible.

r

u

1-

a

r-

S,

25

1-

le

ls

ır

e-

ar

e-

le

e-

e,

e-

&

le

ou il

0-

ir,

on

ra

Ġ.

Il paroist donc que Dieu mesme a établi sur les Juiss une Puissance Supreme, & Sou-A ? veraine, veraine, c. a. d. incontestable & qui ne devoit rendre compte qu'à luy feul : car sans elle il est impossible qu'une Nation puisse s'assurer d'estre paisible & florissante : Et je suis convaincu, que fors que les Juiss se voulurent choisir un Roy, ce Roy sût revêtu de cette même Puissance supreme & incontestable: car lors que les Juiss demanderent un Roy, ils n'en demanderent pas un de nom, mais deffet, un Roy, Juge de leurs differens, & General de leurs Armées ; c. a. d. un Roy dont l'Autorité devoit être en tout & par tout, Souveraine & absolue, comme il appert au 1. Sam. 8. 6. 19. 20. un Roy qui auroit toute sorte d'Authorité, à la reserve des Actes particuliers à la Sacrificature, qui n'appartenoient qu'à leur Grand Prestre, ou à leurs Juges extraordinaires.

C'est pourquoy Samuel les advertit au verset 11. de ce qu'ils devoient attendre de leur Roy; mais quoy que ce qu'il en dit presuppose necessairement que la Personne du Roy devoit estre revestue d'une Puissance Souveraine & incontestable, il ne luy donne pourtant pas d'authorité nouvelle, ni un pouvoir plus absolu que celuy qu'excercoient auparavant les Juges & les Souverains Sacrificateurs: il ne pretend pas les alarmer sur le choix qu'ils avoient à faire d'un Roy par l'apprehension d'un pouvoir plus étendu & plus incontestable que ce-

luy

luy de leurs premiers Gouverneurs; car jamais aucun Roy d'Ifrael n'eust un pouvoir plus absolu que ce Prophete, puis que la mort punissoit la desobeissance, & même la contradiction de ses Arrests suivant la Loy de Moyfe: mais il desapprouve la resolution qu'ils avoient prise de choisir un Roy, parce qu'il scavoit que la Pompe & la Magnificence de la Dignité Royale, les obligeroit à une depense excessive, dont il prevoyoit les facheuses suites; Car, dit il, il prendra vos fils & les ordonnera sur ses chariots & parmi ses gens de cheval, & les autres courront devant son chariot, & il en constituera pour être Capitaines sur milliers, & Gouverneurs sur cinquantaines, pour faire son labourage, & pour faire sa Maison. C'est ainsi qu'en plusieurs manieres il leur fait voir qu'ils s'attiroient, par ce choix, les fardeaux & les charges qui leur avoient esté jusques là inconnues : & que quand mesme un Prince iroit jusques à l'excez, il n'y avoit plus de remede pour eux, parce qu'il n'étoit pas permis de luy resister, & encore moins se mutiner, & ils ne devoient pas se promettre que Dieu remediast aux incommoditez qu'ils pourroient trouver dans l'Etat Monarchique, aprés qu'ils se seroient choisis un Roy, comme il leur dit au vers. 18. En ce jour là vous crieres à cause de vôtre Roy lequel vous vous serez éleu, & le Seigneur

t

t

S

,

u

e

it

e

1-

y

e,

K-

1-

as

re

ir

e-

y

Seigneur ne vous exaucera point en ce jour là, c. a. d. Dieu ne changera plus vôtre Monarchie, n

lu d'

qi pl

C

ce

ra

C

jo

c

ub

n

le

n

b

q

add

quelque plainte que vous en fassiez.

Cecy, me femble, une preuve manifeste, que les Roys étoient revestus de cette authorité Souveraine à laquelle il étoit deffendu de resister, encore qu'ils opprimassent leurs Subjets, pour soutenir l'Etat & la Grandeur, & la Magnificence Royale; mais je ne sçaurois croire que ces paroles contiennent la premiere concession de la Puisfance Royale aux Roys, mais seulement la remise que Dieu avoit auparavant accordé aux Prestres & aux Juges; les Roys n'avoient pas plus de pouvoir que les autres Gouverneurs: car on ne sçauroit se figurer un pouvoir plus grand que celuy qui est incontestable: mais cette authorité leur devoit estre plus à charge, étant exercée par un Roy, que par leurs Prestres ou leur Juges, parce qu'ils devoient vivre d'une autre maniere, ce qui est l'unique raison pour laquelle Samuel desaprouve la remise de la Puissance Souveraine au Roy: c'est pourquoy il me semble, comme à nos Tradu-Eteurs, que le mot Mishpat, signifie plustost les manieres d'un Roy, que le Droit d'un Roy, comme l'ont creu d'autres Sçavans, entendans par là, la Commission originelle de leur Authorité : car Samuel ne trouve pas à redire à la Puissance Royale, qui n estoit

n'estoit pas plus étendue que celle qu'il avoit luy mesme exercée, comme Juge supreme d'Israel; mais à la Pompe de la Royauté, qui seroit apparamment à charge à un Peuple peu accoustumé à de pareilles depences.

l'espere qu'il me sera permis de faire une courte disgression pour soutenir l'Authorité Royale, à laquelle, selon quelques uns, cette Histoire semble donner une atteinte fensible; Car il paroist premierement, que les Juifs en demandans un Roy, avoient déplû à Dieu, qui fit éclater sa colere par les tonnerres, & les tempestes, & les pluyes, durant le temps de la moisson du froment; ce qui leur fit confesser qu'ils avoient adjouté ce mal à tous leurs pechez, d'avoir demandé un Roy pour eux, 1. Sam. 12. chap. 16. 17. 18. 19. vers. D'où quelques uns ont conclu, que l'Authorité Royale, bien loin d'estre ordonnée par Dieu mesme, ne luy avoit pas esté agreable : Et en second lieu, il paroist que Samuel, descrivant les manieres d'un Roy, les represente comme incommodes & malaifées aux Subjets, & bien plus onereuses & moins supportables que celles de leurs premiers Gouverneurs.

Pour le premier point, il faut bien avoier que Dieu n'approuvoit pas le choix d'un Roy que les enfans d'Israel luy demandoient; mais ces gens en expliquent mal la raison, car Dieu n'estoit pas ennemi de

e

t

la Puissance Royale, mais c'est qu'ayant daigné estre luy mesme Roy d'Israel, la demande que ce Peuple luy faisoit d'un Roy pour les conduire, faisoit voir de l'ingratitude pour l'Oeconomie Divine qui les avoit gouverné: C'est pourquoy Dieu dit à Samuel, ils ne t'ont point rejetté, mais ils m'ont rejetté, à sin que je ne regne point sur eux, 1. Sam. 8. chap. 7. vers. & ainsi Samuel leur represente la grandeur de leur pechez, disant, vous m'avez dit Non, mais un Roy reignera sur nous, combien que l'Eternel vôtre Dieu sût vôtre Roy, 12. chap. 12. vers.

Or ce crime n'eust pas esté moindre, quand au lieu de la Dignité Royale ils se feroient erigez une Aristocratie, ou une Democratie, puis que le choix de l'un ou de l'autre eut tousjours fait voir, qu'ils n'étoient pas affez satisfaits de l'Oeconomie Divine: Ce n'étoit pas le choix d'une seule Personne qui faisoit leur crime, car ils avoient obei à Moyse, à Josué, & à beaucoup d'autres que Dieu leur avoit suscité, & mesme à Samuel, qui estoit leur Juge dans le temps dont nous parlons; & c'est fort se méprendre de croire qu'avant ce chois d'un Roy, le Sanhedrim gouvernoit la Nation Juifve, par une espece d'Aristocatie ou de Democratie, puis que l'Ecriture Sainte ne nous en dit rien: les Personnes que Moyse

par

pa

So

fu d'a

ce

fu

di

E

CC

ef

m

A

fo &

n d d g

R

Pnnbd

e.

y

it

à

Ls

nt

ıſi

ır

125

p.

e,

ſė

e-

le

é-

ie

u-

ils

u-

é,

ge

rt

is

a-

ou

te

fe.

ar

par le Conseil de Jethro, avoit commis sur le Peuple, n'avoient point de Judicature Souveraine, & n'étoient que des Magistrats subalternes, comme ceux dont les Princes d'aujourd'huy se serve pour rendre la Justice à leurs Subjets ; Ils estoient Gouverneurs fur milliers, centaines, cinquantaines, & dizaines, 18. chap. de l'Exod. 21. vers. Et bien loin d'estre un corps reglé, & encore moins une Judicature Supreme, ils estoient distribuées parmy les Tributs & parmi les familles, Moyse s'estant reserve la decision des causes difficiles, & le dernier Appel: C'est là la veritable Puissance Souveraine, qu'il n'a jamais partagée avec personne, & qui fust aprés sa mort donnée au Grand Prestre, & au Juge extraordinaire; & il y a si peu d'apparence qu'il y eut un Tribunal Souverain, dans le temps de Samuel, qu'il alloit luy mesme tous les ans de Ville en Ville, (comme font aujourd'huy les Juges d'Angleterre, ) pour Juger les enfans d'Ifrael, 1. Sam. 7. chap. 16. verf.

Le demande que faisoient les Juiss d'un Roy, n'estoit criminelle qu'a cause du mépris qu'ils avoient pour l'Oeconomie Divine. Et pour éclaircir cette verité, il sera necessaire de considerer brievement, combien l'Oeconomie Divine estoit differente de celle de leurs Roys: car Dieu n'estoit il

pas encore Roy d'Israel aprés le choix qu'ils avoient fait d'un Roy? & ce Roy n'estoitil pas le Ministre & le Lieutenant de Dieu aussi bien que Moyse & ses Successeurs l'avoient estè? le Roy n'estoit-il pas l'Oinct du Seigneur & n'estoit ce pas de luy qu'il recevoit les Loix de sa Monarchie? C'est ce qui est en quelque sorte veritable, mais c'est aussi ce qu'il faut bien distinguer.

in q q b g p r d d l

Pendant que Dicu seul estoit Roy d'I. frael, quoy qu'il eust ordonné une authorité supreme & visible, par laquelle les Juiss estoient gouvernez, cette authoritè neantmoins ne s'exercoit par les ordres exprés de Dieu mesme: Moyse & Josué ne faisoient pas un pas, & n'entreprenoient rien sans l'ordre de Dieu, & ils n'agissoient que comme des domestiques, qui dependent absolument des Commandemens de leurs Maistres. Dans les temps paisibles, les Juis obeisfoient au Grand Prestre, qui par un Commandement exprés, leur declaroit la Loy de Dieu, & qui, dans les cas difficiles, confultoit la Majesté Divine, qui leur répondoit par sa bouche: & lors qu'ils estoient opprimés par leurs ennemis, (ce que Dieu n'a jamais permis que pour le chastiment de leurs pechez) dès qu'ils avoient flechi Dieu par leur Repentance & supplications, il leur fuscitoit quelques personnes doiiées d'un esprit extraordinaire & divin, afin de repousser ils

t-

eu

a· St ïl

is

Į.

fs

e

lt

IS

-

Y

t

1

t

i

repousser & vaincre leurs ennemis, & pour juger Israel, & ces personnes n'agissoient que par le force de cét Enthousiasme Divin que Moyse & Josue avoient si bien sent : si bien que dans ce temps là, ils n'estoient gouvernés que par Dieu mesme, qui en prenoit un soin tout particulier, comme un Pere fait de ses enfans & de sa famille: mais aprés que la Puissance Souveraine sut remise au Roy, Dieu laissa l'administration de leurs affaires (pour la pluspart) à la discretion de ce Prince, & aux methodes de la Police humaine.

Quoy que Dieu eut expressément nommé Saul, & depuis David à la Royauté, cependant pour l'ordinaire, la Puissance Souveraine ne s'obtenoit pas par le chois exprés de Dieu, mais par droit de succession; & ce n'est que rarement qu'on a veu des Roys Prophetes, ils n'étoient pas divinement inspirées comme les premiers Juges, mais ils fe conduisoient par l'avis de seurs Conseillers, & ils avoient des Armées & des Gardes pour la defence de leurs Personnes & de l'Etat. Il est vray qu'il leur estoit ordonné d'observer la Loy de Moyse, & de consulter les Oracles de Dieu, fur les affaires importantes & difficiles, & Dieu mesme leur suscitoit des Prophetes extraordinaires pour leur instruction; mais il dependoit d'eux d'obeir aux Loix de Dieu, ou d'écouter ses Prophetes:

Prophetes: les bons Roys y obeiffoient, & les méchans ne s'y foumettoient pas : C'est ce qui fait voir, que l'Oeconomie Monarchique d'Ifrael, a esté sujette aux mesmes défauts, que l'est aujourd'huy toute autre forte d'Oeconomie humaine; au lieu qu'auparavant les Juifs qui ne recognoissoient que Dieu seul, ne recevoient aussi que luy feul, les Loix de leur Police, & il s'étoit mesme reservé l'execution de ses Arrests; & quoy qu'il se servist du Ministère des hommes pour l'execution desdits Arrests, cependant ils n'osoient agir que par son commandement exprés, où on voyoit tous. jours éclater une Sagesse, une Justice, & une bonté toute Divine.

If faut avouer que les Juiss pecherent grievement, en preserant la conduite d'un Prince, à celle de Dieu; & c'est un crime si grand, que jamais aucune autre Nation n'a pu commettre un semblable, parce que Dieu n'a jamais daigné se faire Roy d'aucune autre Nation, comme il l'avoit fait à l'égard du Peuple des Juiss: il ne faut donc pas faire comparaison de l'Oeconomie des Roys à celle de Dieu, n'y ayant aucune proportion; mais il n'y a point d'authorité humaine, à laquelle on ne puisse, au moins, l'égaler, & nous avons raison de croire, que, quoy que Dieu se trouvast offencé par la demande que les Juiss luy avoient fait d'un

Rov

Roy, il a cependant fait voir qu'il donnoit la preference à la Monarchie; car prévoyant leur inconstance mutine, il leur a bien voulu permettre par sa Loy, de choisir un Roy, mais l'Aristocratie, ni la Democratie, ne leur surent jamais permises, comme on le peut voir, Deut. 17. chap. 14 vers.

e

t

t

S

1

e

ıt

n

fi

u

u-

rd

as

ys

r-

u-

15,

ie,

un

V.

La feconde objection contre l'authorité Royale, c'est que Samuel, dans ce chapitre, la dépeint comme opprimante & onereuse aux Subjets : la réponse que quelques uns y font, ne me paroift pas affez forte, quand ils disent que Samuel ne parle ici que de l'abus de la Puissance Royale; car il n'y a point d'authorité dont on ne puisse abuser, mais l'abus d'une authorité, ne la rend pas moins legitime, car autrement il s'en suivroit qu'il n'y en auroit au monde aucun qui fust legitime, puis qu'il n'y en a point dont quelques uns n'ayent abusé : Or il est clair que Samuel ne parle ici de rien qu'on puisse appeller un abus d'authorité, il ne parle que de ce qui est absolument necessaire pour le support & la magnificence de la Couronne : Car comment pourroit Subfister un Prince, fans les Officiers necessaires pour le service de sa Famille, & pour le soutien de l'Etat, tant en temps de Paix, qu'en temps de Guerre ? Et comment cela se peut-il maintenir, si ce n'est par

par un fonds proportionné à cette depen ce? Et puis qu'il n'y a point de particulier dont le revenu y puisse suffire, le Public est obligé d'y pourvoir, ce qu'il exprime ici, en disant, il prendra vos champs, vos vignes, & vos lieux où font vos bonnes olives, il prendra la disme de vos semences & de vos vignes, & la disme de tout vitre betail, pour luy & pour ses serviteurs; car c'estoit des dismes que consistoit le Tribut des Roys de l'Orient; ce n'est pas là un abus de pouvoir, ce n'est que le Droit des Roys, & ce qui est necessaire pour le support de la Dignité Royale; & ceci n'est aucunement desfendu au Deut. 17. où Dieu s'explique sur cét article; & ce seroit abolir la Puissance Royale, que de luy refuser ce qui est necessaire pour son Support.

C'est ici où quelques personnes Sçavantes se sont méprises, quand ils ont conclu que ce que Samuel appelle la maniere des Roys, est un abus de pouvoir, expressément dessendu par Dieu mesme, au 17. chap. du Deut. 16. & 17. vers. Mais je ne sçaurois comprendre comment un pareil abus de pouvoir, s'appelle la maniere ou le

Droit des Roys.

Le mot Hebreu, de quelque forte qu'on le traduise, signifie necessairement une partie essentielle de la Puissance Royale,

Mishpat.

cæur

car sans cela, l'argument de Samuel contre le chois d'un Roy, n'auroit pas esté d'assez bonne foy; car il n'y a point d'authorité dont quelques uns n'ayent abusé, comme nous l'avons deja infinué cy-deffus: & c'est ce que les Juis experimentoient alors; car ce fut le mauvais menage des fils de Samuel, qui le porta à demander un Roy, 1. Sam. 8. chap. 3, 4, 5. verf. Et si nous faisons comparaison du Texte où Dieu deffend au Roy certaines choses, avec ce que Samuel appelle la maniere des Roys, nous n'y trouverons aucun rapport : Dieu leur dit au 17. Deut. 16, 17 verl, que le Roy ne se fera amas de chevaux, & ne remenera le Peuple en Egypte pour se faire amas de chevaux, veu que le Seigneur vous a dit, vous ne retournerez jamais plus par cette voye.

5,

le

i-

e

ıs

e

ır

ci

7.

ce

le

m

n-

lű

es é-

7. je eil

le

te

nt

le,

car

Dieu ne leur permet aucun commerce, ni aucunne communication avec l'Egypte, voila pourquoy il dessend au Roy le grand nombre de chevaux dont l'Egypte abondoit, pour prevenir toutes les liailons qu'il pourroit y avoir avec cette Nation Idolatre : il luy dessend aussi de prendre beaucoup de semmes, de peur que son cœur ne se détourne ; par ces mots, de prendre beaucoup de semmes, il est clair qu'il entend les semmes de nation Estrangere, & de Religion disferente, puis qu'il ajoute, de peur que son

cœur ne Je détourne c. a. d. de peur qu'elles ne le feduisent à l'Idolatrie, comme nous sçavons que firent les femmes de Salomon, dont il est parlé au 1. Livre des Roys 11. chap. 3 & 4 vers. Il luy deffend aussi de s'amasser beaucoup d'or & d'argent, parce que cette humeur avare ne pouvoit estre que tres-prejudiciable aux Subjets: Voila ce que Dieu deffend expressément aux Roys. Or Samuel ne fait aucune mention de ces choses, lors qu'il écrit les manieres d'un Roy; il leur dit seulement, que leur Roy se choisiroit de leurs familles, des personnes propres pour fon fervice; qu'ils luy devoient payer le Tribut; qu'il se feroit obeir; &, qu'enfin, quoy qu'ils ne fussent pas ses esclaves, ils ne laisseroient pas d'estre ses Subjets, & de devoir à leur Prince, tout le service qu'il exigeroit d'eux.

Pourquoy est-ce donc que Samuel trouve à redire à l'authorité Royale? & pourquoy s'efforce il de disfluader les enfans d'Issael de choisir un Roy? Ce n'est seulement que parce qu'il prevoyoit, que la depence & les services necessaires pour le support de cette Dignité Royale, ne seroit pas fort bien goustée d'un Peuple libre, & qui jusques là n'avoit payé aucune contribution publique: l'Etat ne leur coustoit rien: ils me reconnoissoient com-

Ho ford qui

So

TA

ye.

1.

me

me j'ay déja dit, que le Grand Prestre, ou les Juges extraordinaires que Dieu leur suscitoit ; Dieu luy mesme avoit pourveu au support & à la Dignité du Grand Prestre, qui ne leur estoit non plus à charge, lors qu'il possedoit la Puissance Souveraine, que quand il exerçoit sa sonction de Sacrificateur sous les Juges & sous les Roys : & les Juges que Dieu leur suscitoit, renonçoient à toutes sortes de Pompes & de Grandeurs, & n'avoient point de train, ni de Gardes, ny d'Armée pour le support de leur authorité, qui estoit bien mieux assurée, par la toute-Puissance qui les inspiroit.

t

I

t

e

r

e

1,

ls

e

1-

r-I.

e.

la

le è-

li.

ne

ur

m-

C'est par cette raison que Moyse se plaint de Corah & de ses conjurés, & il dit au Seigneur qu'il n'a point pris un seul asne d'eux, & qu'il n'a mefait à aucun deux, 16. Nomb 15 vers. Et c'est ainsi que Samuel en appelle aux enfans d'Ifrael, me voicy, leur dit-il, temoignés contre moy devant le Seigneur, & devant son Oinct, si j'ay pris le bouf à aucun, ou si j'ay pris l'asne d'aucun, ou si j'ay fait injure a aucun, ou si j'ay foule aucun, si j'ay pris rançon de la main d'aucun, si j'ay caché mes yeux de luy, & je vous en feray restitution, 1. Sam. 12. chap. 3. verf. Or un Peuple qui n'avoit jamais payé de Tribut, & dont Dieu n'exigoit pas les services que toutes les autres Nations rendoient à leur Souverain, estoit bien aveuglé, quand il demandoit à changer une condition aussi libre, aussi aisée, & aussi heureuse que la sienne, pour se soumettre aux charges & aux fardeaux qui accompagnent tousjours la Royauté : Ce que Samuel leur dit est seulement qu'ils alloient se soumettre à un joug inconnu; mais il ne dit pas que la Royauté soit d'une plus grande charge qu'une Republique, ou une Democratie, Quand l'Angleterre eust détruit sa Monarchie, le peuple n'en fut pas plus foulagé; Je m'affure que quiconque se donnera la peine de peser les diverses sortes d'Oeconomie, trouvera que la Monarchie ne couste pas plus a entretenir qu'une Republique; & j'ose bien dire, qu'il n'y a point de Roys dans l'Europe qui face exiger de ses Sujets, des Imposts n'y des Tailles, proportionnées aux fommes que Messieurs les Estats Generaux, ont depuis fait payer à leurs Provinces-Unies : de sorte que le discours de Samuel, qui felon quelques uns semble attaquer la Royauté, ne nous touche en aucune façon, mais s'adresse uniquement aux Juifs de son temps, dont il blame le chois, avec Justice.

Voyons donc combien la Personne & l'authorité Royale a toûjours êté Sacrée & incontestable parmi les Juiss; c'est ce qui

le

se prouve clairement par le'xemple de David; il avoit reçeu l'Onction Royale pour succeder à Saul, qui cependant le persecutoit avec aigreur, & le poursuivoit de lieu en lieu pour le tuer: mais ce ne fut que par la fuite que David prévint les violences, se cachant dans les montagnes, dans les cavernes, & dans les deserts; il avoit des espions qui luy rendoient compte des démarches de Saul, mais bien loin de le surprendre, ce n'étoit que pour se garder d'être furpris. On me dira peut être que David fe trouvant le plus foible, ne pouvoit prendre un meilleur party que celuy de la fuite : Mais il se faut souvenir, que David étoit un grand Capitaine, qu'il avoit tué Goliath, & qu'il s'étoit acquis un grand fonds de gloire par la défaite des Philistins, & qu'il étoit si cheri & si admiré, que le Roy en conceut de la jalousie; Israel le regarcoit déja comme son Roy futur, il luy eût été bien aisé d'exciter une rebellion puissante & dangereuse contre Saul; mais il en fut si éloigné, qu'il ne demanda l'affistance de personne; & quand quelques volontaires se furent offerts à luy, il ne voulut jamais confentir à une guerre offensive, ni même deffensive, jusques là que quand Dieu eût par deux fois, mis Saul entre ses mains, & qu'il l'eût pû aussi aisement tuer qu'il luy avoit êté facile de luy couper le bord

s t n a

K

e. r-

la one u-

nt de es,

oaue nes

ous esse

& &

qui se bord de sa manteline, lors qu'il étoit aux rochers d'Engadi, 1. Sam. 24 chap. ou bien qu'il luy avoit êté aisé de lny prendre sa lance qui étoit fichée en terre à son chevet lors qu'il étoit à la montagne d'Hachila, 1. Samuel 26. chap. il ne luy fit pourtant aucun mal: au contraire il le defendit contre la violence de ses gens, qui le pressoient incessamment de s'en désaire, & qui luy representoient qu'il paroissoit clairement que c'éroit la volonté de Dieu qu'ils le fisse mourir, puis qu'il avoit livré son ennemi entre ses mains, selon la promesse qu'il luy en avoit faite à David, 1. Sam. 24. chap. 4. vers. Nous sçavons jusques où quelques scelerats ont poussé cét argument de la Providence, pour justifier leurs crimes les plus atroces : mais quoy qu'on sceût dire à David, on ne le peut jamais persuader de commettre ce crime, ni même d'y consentir. On dit que l'occasion fait le larron, c'est elle aussi qui fait les rebelles & les assassins ; on n'a jamais commis de crime que quand l'occasion s'en est presentée; & si la Providence de Dieu qui nous permet que nous soyons quelques fois éprouvée par de semblables occasions, justifioit les crimes commis, il n'y auroit plus de criminel au monde : & on peut bien s'affurer qu'une pareille occasion ne justifie pas plus la rebellion & l'affassinat des Princes, que

les autres crimes moins énormes. C'est fur la Loy de Dieu & non pas sur sa Providence, que nous devons regler nos actions, & c'est une maxime indubitable, que la Providence de Dieu ne justifiera ja-

mais ce que sa Loy a deffendu.

C'est par cette raison qu'encore que David se vit en possession de se venger de son ennemi, & de s'emparer de la Couronne, il n'osa passer les bornes de son devoir, puis que cét ennemi qui le poursuivoit avec tant d'injustice, étoit toûjours l'Oinct du Seigneur, comme il s'en explique dans la suite, disant, Dieu me vueille garder de faire cette chose à Monseigneur qui est l'Oinct du Seigneur, de mettre ma main sur luy, car il est l'Oinet du Seigneur : bien loin de luy ôter la vie, il eut un regret fensible d'avoir coupé le pan de sa robe : & nous devons observer, que la raison pour laquelle David n'osa faire de mal à Saul, (parce qu'il étoit l'Oinct du Seigneur) est la même que donne l'Apôtre au 13. des Romains, 1, 2. vers. quand il dit, que les Puissances sont ordonnées de Dieu, parquoy qui resiste à la Puissance, resiste à l'Ordonnance de Dien, car l'Onction Divine ne signifie que l'élection qu'il avoit fait d'un Roy: C'est ainsi que selon Joseph, l'Oinct de Dieu n'est autre chose que la Personne que Dieu a ordonnée, & à laquelle il donne la Couronne;

ronne; car il semble par l'expression Grecque, faire comparaison de cette Onction exterieure, à l'Imposition des mains, par laquelle en d'autres occasions on consacroit les Personnes aux Offices particulieres, car puis que cette Onction exterieure, n'étoit que signe visible par laquelle Dieu declaroit sa volonté sur le chois de la personne qu'on devoit consacrer, & quand cela paroissoit, cette Personne n'étoit pas moins l'Oinct de Dieu, que si elle eût receu l'Onction Divine. Cyrus est appellé l'Oinct de Dieu, quoy qu'il n'eût jamais receu l'Onction par au un Prophete, mais c'est que Dieu l'avoit nommé par Prophetie, pour exercer cette glorieuse Charge, Esaie 45. chap. 1 vers. Nous ne lisons jamais dans l'Escriture, qu'aucun des Roys qui fuccedoient de Pere en Fils, aye receu cette Onction exterieure, à moins que le Droit de la Succession ne sût disputé, & neanmoins ils étoient tous les Oincts de Dieu, parce que c'étoit luy qui les avoit placés sur le Thrône : Voici donc une raison invincible, qui deffend de resister aux Princes S uverains, parce que c'est Dieu qui les a établis, & qui les a revêtus de sa propre authorité, & qui veut que leurs Personnes & leurs Authorité soient Sacrées.

ſ

C

n jud é

Mais il y a des gens qui tachent de prouver ver par l'exemple de David, qu'encore qu'une guerre offensive soit dessendie, qu'une guerre dessensive ne l'est pas : parce que lors que David se sauva par la suite des violences de Saul, il se sit Capitaine de 400 hommes, 1. Sam. 22. chap. 2 vers. dont le nombre s'accrut aussi-tôt à 600. 1. Sam. 23 chap. 13. vers. & qui s'augmentoit tous les jours, 1. Chron. 1. chap. 12. vers. Or disent-ils, pourquoy assembler ces troupes, si ce n'êtoit pour resister par une guerre dessensive, aux armes & à l'injustice de Saul.

Pour leur répondre, je remarque premierement, que David n'avoit levé aucun de ses gens, ce n'étoit que des volontaires qui suivoient la fortune d'un Capitaine, ou plûtôt d'un General qu'ils aimoient avec passion; & cela fait voir combien facilement il auroit pû se faire craindre, s'il en eût eu le dessein, puis qu'il étoit si bien suivi, sans qu'il témoignât le souhaiter.

En second lieu, il ne s'est jamais servi de tette petite armée pour faire la moindre acte d'hostilité contre la personne, ni contre les troupes de Saul; il ne l'entendit même jamais, mais plûtôt il suyoit toûjours avec les siens, à la premiere nouvelle de l'approche de ce Roy; ces volontaires étoient cependant des soldats agguerris, sort peu accoûtumés à la suite, & qui étoient

étoient tous prests de le servir contre Saul même s'il leur avoit permis : je ne croy donc pas qu'on puisse dire que David ait voulu faire une guerre defensive de son Roy, dans le temps qu'il ne faisoit que fuir & se cacher dans les cavernes & les montagnes; & c'est cependant tout ce que David & les siens ont fait, & c'est même tout ce qu'il a voulu & tout ce qu'il a pû faire, suivant la maxime dont il faisoit profession, scavoir, qu'il n'étoit pas permis d'étendre sa main sur l'Oinct du Seigneur; & sides personnes étoient poursuivies, (comme l'étoit David, ) par un Prince furieux & jaloux, nous ne les accuserions pas de rebellion, quand même ils prendroient la fuite par milliers.

En troisième lieu, David avoit bonne raison de recevoir ces volontaires qui s'offroient à luy, quoy qu'il ne s'en voulût pas
fervir contre Saul, parce que quelques uns
luy servoient d'espions pour observer les
demarches de Saul, & prevenir une surprise qui luy eût êté funeste; & ces braves
gens qu'il avoit toûjours auprés de luy,
quoy qu'ils n'entreprissent rien, ne laissoient
pas de l'assurer contre les attentats de certaines gens, qui pour rendre office au
Prince, ou peut être pour faire leut fortune, auroient pû s'en saisir & le livrer à
Saul: & David, qui avoit receu par les
mains

ŧ

e

e

)is

1.

X

e-

la

of.

as ns

es

IT-

res

ıy,

nt

er-

au

tu-

les

ins

mains de Samuel, le gage Sacré de la Royauté, qu'il devoit exercer aprés la mort de Saul, voyoit avec plaisir cette belle fuite de genereux amis qui luy rendoient le chemin du Thrône plus aise, & qui ôtoient le courage à ses ennemis : & puisque cecy a êté justifié par l'évenement, on peut croire avec raison, que Dieu luy avoit envoyé ces braves gens pour cet effet. Il est certain que le Prophete Gad & le Prêtre Abiathar, les deux seules personnes qui échapperent à la fureur de Saul (dechaînée contre les Prêtres du Seigneur, ) se trouvoient à la suite de David, & qu'il n'entreprenoit rien, sans avoir premierement demandé Conseil à Dieu : mais celuy qui luy avoit dêja donné l'Onction Royale, luy donna aussi des troupes, qui, aprés la mort de Saul, luy furent d'un grand fecours pour le mettre en possession de cette Dignité.

2. On a objecté, que David avoit eu dessein de s'arrêter dans la ville de Keilah, & de la fortisser contre Saul, si on ne l'eût averti que les Bourgeois avoient resolu de se sauver à ses dépens, & de le livrer au Roy, 1. Sam. 23. Or quiconques dessend une place sorte contre un Prince, luy sait au moins une guerre dessensive: J'avoue que cela est tres-vray, mais je ne demeure pas d'accord qu'il y ait la moindre apparance

que

que David en ait jamais eu le dessein. Il est vray semblable que David & ses gens, qui par le commandement de Dieu qu'ils avoient consulté, avoient fait un terrible carnage des Philistins, dont ils avoient garanti la ville de Keilah, s'y seroient arrêtez quelques temps; mais ayant appris que Saul venoit contre Keilah pour la détruire & pour la prendre, & Dieu même luy ayant declaré qu'il y viendroit, & que même les gens de ce lieu là avoient resolu de le livrer à Saul, il sortit de là, & se retira avec les siens, dans les lieux sorts des deserts. FILE

Il n'y a gueres d'apparance que si David eût dessein de fortifier la ville de Keïlah, il se fût fort alarmé des mauvaises intentions du Bourgeois, il avoit avec luy fix cens hommes, & cette armée victorieuse qui venoit d'exterminer les Philistins, qui avoient extremément opprimé le Païs, auroit bien pû donner la Loy aux Bourgeois, & l'empêcher de se saisir de leur General: David donc n'avoit dessein que de refraichir ses troupes, & de se retirer à la premiere approche de Saul; mais lors qu'il fût convaincu de la trahison ingrate de ceux de Keïlah, il ne s'en voulut venger, comme il luy eût êté tres facile, par aucun acte d'hostilité, il ne sit au contraire, qu'en hâter davantage sa retraite; de sorte que ces Messieurs doivent chercher quelque autre exemple exemple que celuy de David, pour authoriser leur rebellion contre leur Prince, car David ne se rebella, ni ne tira jamais l'épée contre Saul, mais quoy qu'il se vît à la tête d'une puissante armée, prête à tout entreprendre, il prit tonjours avec elle, le parti de la fuite, pour se cacher dans les deserts & dans les lieux les moins accessibles.

ft

ui

Is

le

a.

Z

10

re

nt

es

er

es

id

il

1-

X

ſe

ii

1-

s,

ir

e

e

e

S

e

Le sommaire de tout ce que j'ay dit jusques ici, est, que dés le commencement, Dieu avoit établi sur les Juiss, une Puissance Supreme & Souveraine, a laquelle il n'étoit aucunement permis de s'opposer : cette Commission fur premierement donnée à Moyfe; & lors que Corah & fes compagnons se revolterent contre luy, Dieu en soutint hautement l'authorité, par la destruction miraculeuse de ces rebelles, car la terre ouvrit sa geule, & les engloutit. Lors que les enfans d'Ifrael furent arrivés dans la terre de Canaan, ce pouvoir s'exerçoit par leurs Grand Prêtres, & par les Juges que Dieu leur suscitoit, dont les decifions étoient finales, & ceux qui y contredisoient, étoient punis de mort; & lors qu'ils eurent demandé un Roy, cette authorité Souveraine & incontestable fut donnéee à Saul, nommé à la Royauté par l'Election de Dieu, & confirmé par l'Onction de Samuel; mais pour ses pechez, il fut quelque

fu

de

é

n a L

b

Pé

of C

quelque temps aprés rejetté de Dieu. & David receut l'Onction pour luy succeder: cependant le Roy poursuivoit la vie de David avec une haine & une jalousie implacable; mais quoy que ce Successeur eût receu l'Onction de Dieu, & qu'il sceût fort bien que Dieu avoit rejetté Saul, il n'osa neantmoins luy faire la moindre resistance, ni opposer ses armes defensives aux violences de ce Roy rejetté, mais il aima mieux sauver fa vie par la fuite, & se cacher dans les cavernes & dans les montagnes; & même quand Dieu eût mis la personne de Saul entre ses mains, il ne voulut jamais lever la

main contre l'Oinct du Seigneur.

Mais pour poursuivre l'Histoire, Salomon fils de David & son Successeur au Royaume d'Ifrael, fit expréssement tout ce que Dieu avoit deffendu aux Roys; il fit venir des chevaux d'Egypte, 1. Roys 10. chap. 28. vers. il multiplia ses semmes, & aima beaucoup les femmes étrangeres, outre la fille de Pharao, affavoir des Moabites, des Hammonites, des Idumeennes, des Sidoniennes, & des Hethiennes, 1. Roys, 11. chap. 1. vers. Il multiplia son or & son argent, contre le commandement exprés de Dieu, 1. Roys, 10. chap. 27. vers. Ce fut pour ces raisons que Dieu, comme Juge unique des Princes Souverains, luy fit sentir son indignation, en le menaçant de luy ôter la plus plus grande partie de son Royaume; ce qui fut accompli dans la suite, par Roboam; mais cecy n'authorisa en aucune saçon la

revolte de ses Sujets.

r:

a-

a-

eu

en

t-

ple

er

a-

C

1la

П

le

u

3.

1-

e

1-

s,

).

l,

r

e

n

a

Si l'obligation d'observer les Loix, rendoit une Monarchie limitée, celle d'Ifrael étoit affeurement de cette nature; certaines choses étoient expressement dessendues au Roy, comme nous avons dêja dit, & la Loy de Moyfe devoit être la regle inviolable de ses Actions & de son Ministere : c'est pourquoy il luy est ordonné quand il sera élevé au Thrône, de tirer de ses propres mains, une copie de la Loy, & de lire en icelle tous les jours de sa vie, afin qu'il apprenne à craindre l'Eternel son Dieu, & qu'il prenne garde à toutes les paroles de cette Loy, & à ses Ordonnances, pour les faires, 17. Deut. 18, 19, 20, vers. il ne laissoit pourtant pas d'être Prince Souverain: car s'il luy arrivoit d'outrepasser ces Loix, Dieu en estoit seul le Juge, & vengeur, & par consequent, il n'étoit obligé de rendre compte de ses actions, à aucune Jurisdiction humaine.

Baasha tua Nadab, fils de Jeroboam, & regna en son lieu, 1. Roys, 15. chap. 25, 26, 27. vers. Ce sut pour cecy & pour ses autres pechez, que Dieu denonça ses Jugements, contre la personne & la Maison de Baasha, Cron. 16. chap. 7. vers. Zimri tua

Elah,

Elah, fils de Baasha, & extermina entierement toute cette famille: mais il ne jouit pas long-temps du Royaume qu'il avoit usurpé, par la trahison & par l'assassinat; car il ne regna pas sept jours en Tirzah, qui fut assiegée & prise, par Homri, qui alla droit au Palais, où il mit le seu, & brula le malheureux Zimri, 18 vers.

C'est d'une pareille punition, que Jezebel menace Jehu, & luy dit, en est il bien pris à Zimri, qui tua son Seigneur, 2 Roys, 9 chap. 31. vers. Nadab & Elah furent neanmoins de tres-méchans Princes, & si leur impieté eût pû authoriser la trahison & l'assassinat, Baasha & Zamri eus-

fent êté tres innocens.

Il paroist affez par tout le cours de l'Histoire des Roys d'Israel, jusques où leur personnes étoient Sacrées, & leur authorité inviolable: Mais il ne sera pas hors de propos de confiderer fuccinctement, combien les Juifs étoient obligés de foûmettre aux Puissances Superieures, pendant qu'ils étoient detenus Captifs en Babylone. Orle Prophete Jeremie leur donne un Commandement exprés, de demander la Paix dela Cité, en laquelle Dieu les avoit fait transporter, & de prier le Seigneur pour elle; car en sa Paix vous aurez Paix, Jer. 29. chap. 7. vers. ce qui les obligeoit absolument, de se soumettre à l'authorité sous la quelle

re.

üit

oit

car

qui

alla

ula

ze.

A-il

eur,

lah

ces,

tra-

eus.

Hi.

eurs

orité

pro-

bien

aux

uils

Orle

nan-

dela

ranf-

elle;

. 29.

folu-

is la-

uelle

quelle ils vivoient : ce fut pour cette raifon, que Mardochée découvrit la trahison des deux Eunuques du Roy Affuerus, Gardes de l'entrée, lesquels avoient machiné de mettre les mains sur leur Roy, Ester, 6 chap. 2 vers. & on voit clairement dans ce livre d'Ester, combien le nombre & la puisfance des Juifs effoit considerable, & quel choc ils estoient capable de donner à cét Empire. Le Roy Affuerus qui croyoit trop facilement aux informations d'Haman, le gratifia d'un Arrest, qui commandoit l'extermination entiere du Peuple suif : cét Arrest fut envoyé dans toutes les Provinces, figné & cacheté par le Roy même, & ne se pouvoit revoquer sans contrevenir aux Loix des Medes & des Perses; & lors qu'Ester eût obtenu leur grace du Roy, tout ce qu'on peût accorder aux Juifs, fut la permission de se deffendre; c'est aussice qu'ils firent, & voici quel en fût l'effet; C'est que les Juifs qui estoient en Shusan, tilerent trois cens hommes, & le reste des Juiss qui estoient par les autres Provinces du Roy, en tucrent 75 mille, & alors ils cefferent: & c'est ce qui nous en est rapporté au 9. chap. 15, 16, 17. vers. du livre d'Ester : Sans cét Arrest, Mardochée ne croyoit pas qu'ils deussent resister, (quoy que pourtant il s'agissoit icy de la plus grande extremité, & de la cruauté la plus barbare, qu'on se puisse

puisse imaginer; ) c'est ce qui l'oblige à persuader la Reyne Ester, de se presenter au Roy, nonobstant tout le danger qu'il v pouvoit avoir pour sa personne, en s'expofant ainsi devant luy sans y être appellée; & il n'y alloit pas moins que de sa vie, si le Roy ne luy eût affuré de son pardon, par un signe qu'il luy sit de son Sceptre, Ester, 4. chap. 11. vers. Mais armés de cét Arrest, ils eurent bien la force de se defendre, & même d'exterminer leurs ennemis; & voila peut être un exemple aussi signalé de l'Obeissance Passive, qu'il s'en trouve en aucune Histoire; c'est pourquoy le Prophete Daniel, dit à Beltsazar, le Souverain Dieu donna à Nabuchadnetzar ton pere, le Royaume & magnificence, gloire & honneur, & à cause de la magnificence qu'il luy avoit donnée, tous les Peuples, les Nations, & les Langues, trembloient & craignoient devant luy, il faisoit mourir ceux qu'il vouloit, & frappoit ceux qu'il vouloit, il exaltoit ceux qu'il vouloit, & rabaissoit ceux qu'il vouloit, 5 Dan. 18, 19. verf. Si ces Roys Payens recevoient de Dieu leur authorité, comme le Prophete l'affeure, l'Apôtre S. Paul en fait l'application, dans ces paroles, Car celuy qui resiste, resiste à l'Ordonnance de Dieu.

C'est ce que j'ay creu necessaire de dire du vieil Testament, & je conclurray par la Sentence du Sage, Je t'avertis que tu prennes garde à la bouche du Roy, & à la parole du jurement de Dieu: ne te precipite point de te retirer de devant sa face, & ne persevere point en chose mauvaise; car il fera tout ce qu'il luy plaira: En quelque lieu qu'est la Parole du Roy, là est la Puissance: & qui luy dira, que fais tu?

er l y

00.

e;

le

oar

er,

eft, & voide

auete

rain

eur, voit les

ant,

ceux

loit,

re-

nme

il en

Car

e de

e di-

clur-

ray

## CHAP, II.

De la Doctrine de Jesus-Christ sur l'Obeissance Passive.

IL est temps de considerer ce que Jesus Christ & ses Apôtres ont enseigné & pratiqué sur le poinct de l'Obeissance qu'on doit aux Souverains; d'où nous apprendrons jusques où les Chrêtiens sont obligés par cette Loy Divine, à se soumettre à leurs Princes, & combien la resistance leur est dessendie.

Je peseray distinctement la Doctrine de J. C. pendant qu'il a vêcu sur la terre, où nous trouverons beaucoup de choses bien dignes d'être serieusement observées.

Nous n'avons aucune raison, de soupçon-D 2 ner ner que Jesus C. voulut rien changer aux droits de l'authorité Souveraine, ni aux mesures de l'obeissance & de la soumission que Dieu même avoit establies : Il n'estoit pas venu au monde pour faire aucune alteration des formes exterieures de la Police & de l'Oeconomie Civile, car cela n'appartient qu'à l'authorité seculiere, & n'est nullement d'un Prince dont le regne n'estoit pas de ce monde; il ne voulut pas entreprendre la decision d'une petite Controverse, ni de partager entre deux freres, un bien qu'ils fe disputoient, Saint Luc chap. 13, 14. verf. Et pourrons nous croire qu'il ave entrepris un dessein aussi vaste que celuy de changer les authoritez Civiles, & fapper les fondemens de tous les Effats du monde? Le Sauveur nous dit, qu'l n'est pas venu pour d'truire la Loy ni les Prophetes, mais pour les accomplir, Matt. 5. vers. 17. c. a. d. pour leur faire voir en sa Personne Sacrée, l'accomplissement des figures & des Propheties, pour perfectionner les ceremonies exterieures, par un Justice réelle & Evangelique, & pour ajoûter à la Loy Morale, de nouveaux degrés & de nouvelles leçons de vertu; mais il n'a pas aboli la Loy Morale, ni par confequence les Loix de l'Obeissance, & de la Soumission, aux Princes, qu'on a tirées du cinquiéme Commandement : il n'a même aboli aucune Loy

Loy, que celle qu'il avoit accomplie, & n'a rien voulu changer à la Doctrine de l'Obeissance Passive, qui étoit une soumission aussi resignée, qu'il étoit possible d'en rendre au Souverain.

X

n

it

11-

li-

p-

est

oit

en-

·fe,

ien

12

roi-

aste

Ci-

les

dit,

i les

t. 5.

en la

des

nner

fice àla

nou.

aboli

Loix

aux

Com.

ucune

Loy

Son Royaume n'étoit pas d'ici bas, comme il le dit à Pilate; & quoy qu'il fût Roy, il n'étoit, ni ennemi, ni rival de Cæsar; mais s'il eût dispencé ses Disciples de l'obeillance qu'ils devoient aux Princes, s'il eût permis de leur refister en quelque occasion, / ce qui est si expressement desfendu aux Juiss par Dieu même, & qui contredit manifestement à l'authorité de la Puissance Souveraine, ) il eût êté bien plus que rival des Princes de la terre; car encore qu'il ne se fût pas fondé un Royaume, il auroit neanmoins ruiné les leurs : mais il a pris grand soin que sa Religion ne remuât rien dans le Seculier, & ne donnât aucun foupcon, ni aucune jalousie, aux Puissances, qui auroient une trop juste excuse, pour leur aversion au Christianisme, s'il ne leur eût reservé les droits & les Privileges, de leurs Couronnes.

Il y a donc fort peu d'apparance, que le Sauveur ait rien voulu changer au pouvoir Civil, ou donner des limites moins étendus, aux droits de la Royauté; ce qui auroit êté bien éloigné du dessein qui le fit venir au monde, & qui ne se sût gueres bien

accordé

accordé avec l'humilité, dont il faisoit profession: & neanmoins il n'auroit pû rien changer à l'obeifsance des Sujets, qu'il ne changeât en même temps les droits des Princes : car c'est ôter aux Princes l'authorité Souveraine, que de permettre la resistance à leurs Subjets, pour quelque occasion que ce puisse être : Il est donc certain que nôtre Sauveur, a laissé la Police du monde, dans le même état qu'il la trouva: ce n'est pas que sa Loy ne donne des regles admirables aux Princes, pour mieux commander, & aux Subjets pour mieux obeir; & c'est ce qui contribue, avec plus d'effet, au bonheur & à la tranquillité du Public, & qui deffendant aux Princes, d'opprimer leurs Sujets, previent tous les pretextes de la rebellion: mais il n'a jamais proposé de nouyeaux modeles de Police : ce n'est pas la forme exterieure du gouvernement, mais le soin paternel & la Justice prudente du Souverain, jointe à l'obeissance resignée du Sujet, qui les peut rendre également heureux. Si les Princes & Sujets qui font profession du Christianisme, sont veritablement Chrêtiens, ils seront toujours satisfaits, & sans cela ils ne scauroient jamais l'être. Si le Sauveur eût permis aux fujets, de resister à leurs Souverains, de déthrôner, ou d'affassiner un Tyran, il ne les eût gueres obligé; car accorder cette liberté aux

0-

ne

n-

té

ce

le

ô-

e,

as

es

&

ce

n-

ui

irs

e-

u-

la

le

u-

du

u-

0-

le-

is-

ais

s,

ô-

ût

rté

aux fujets, c'est lacher la bride à la licence des Factions, & à la cruauté des guerres civilles; s'il y a des esprits assez debauchés. pour croire que ce soit la des benedictions, à tout le moins, je ne sçaurois croire que le Prince de Paix, aye donné de ses sortes de benedictions: Mais celuy qui enseigne aux Princes à se ménager comme les Lieutenans & les Viceroys de Dieu, & de s'appliquer avec un soin laborieux, & une tendresse paternelle, à tout ce qui peut contribiier, au bonheur de leurs sujets, & dont les preceptes obligent les subjets, à obeir à leur Prince, de recognoître, de reverer en sa personne, l'image de Dieu, & de se soumettre sans conteste, à son authorité, & qui munit ces Loix, du nom & de l'authorité de Dieu, dont les Jugemens sont énevitables, soit aux Princes qui abusent de leur pouvoir, soit aux sujets qui se revoltent de leur obeiffance, & qui promet aussi de reparer les injures, & de recompenser l'obeissance, de ceux qui souffrent pariemment & tranquillement pour l'amour de Dieu ; J'ose bien dire que cette personne agit plus fortement, pour reformer les abus de l'authorité civile, & pour conserver la Police dans le monde, que tous ses sages prétendus & visionnaires, qui par la Magie de leur Politique, pretendent de reformer la Police du monde, sans reformer les mœurs de ceux qui gouvernent,

D 4

ou

ou de ceux qui leurs doivent obeir : c'est ce que nôtre Sauveur à fait, & c'est enfin tout ce que I. Christ luy même pouvoit faire en cette rencontre : comme il n'a jamais usurpé l'authorité civile, il n'a eu garde de donner un nouveau modele d'Oeconomie; & comme il ne s'est jamais servi de la force, pour se faire reconnoître & obeir, il n'a jamais contraint, ni les Princes de commander équitablement, ni les sujets d'obeir fans murmure; mais il a pris le même soin de l'Oeconomie du monde, que des autres devoirs de pieté & de vertu, c. a. d. qu'il nous a donné de tres bonnes Loix, dont le mépris sera éternellement puni, & autant que les Loix & la Religion du Seigneur seront suivies, autant le monde s'amendera, sans qu'on change rien au modele de fon Oeconomie.

Mais nous avons des preuves manifestes, de ce que nôtre Sauveur a enseigné sur l'Article de la soumission, aux Puissances Superieures, & je veux vous en donner deux

exemples bien exprés.

Le premier, est la reponse, que le Sauveur donna aux Pharisiens, & aux Herodiens, lors qu'ils tâcherent de l'enlacer en ces paroles, comme on le lit au 22. chap. de S. Matth. 15. &c. vers. Ils s'adressent à luy avec beaucoup de ceremonie, comme a un Oracle infaillible, qu'ils souhaitoient

toient consulter sur un cas de conscience tres important; ils temoignent d'avoir la derniere affurance de sa fidelité & de son courage, comme étant une personne qui ne se pouvoit méprendre, en leur déclarant la volonté de Dieu : Maître, luy disent-ils, Nous sçavons que tu es veritable, & que tu enseignes la voye de Dieu en verité, & ne te soucies d'aucun, & ne regardes point à l'apparance des hommes ; c. a. d. qu'ils le croyoyent trop sincere, pour cacher, ou pour pervertir la verité, par crainte ou par faveur; & c'est aprés cette preface, qu'ils luy font cette question malicieuse, dis nous donc, que te semble? Est il loisible de payer le Tribut à Casar ou non? Ils se croyoyent affeurés qu'il n'y pourroit jamais répondre fans irriter le Gouverneur Romain. en disant, qu'on ne devoit plus payer le Tribut à Cælar, ou les Pharisiens & la populace, s'il prononçoit le Tribut legitime: car il y avoit parmi eux, une puissante faction, qui soutenoit, qu'il n'étoit pas permis aux Juifs, de reconnoître l'authorité usurpée d'un Prince étranger, ou de luy payer le Tribut comme à leur Roy, cela leur étant expressement dessendu par leur Loy, qui leur dit, qu'ils ne pourront constituer un Roy sur eux, qui ne soit point leur frere c. a. d. qui ne soit pris d'entre leurs freres, ou qui ne soit naturel Juis, Deut.

Deut. 17. chap. 15. vers. Mais ils confondoient mal à propos le chois volontaire. d'un Roy étranger, ce que Dieu ne vouloit aucunement, avec l'obeissance deuë à un Prince étranger, qui les avoit conquis: Le Sauveur qui connoissoit la malice de leurs intentions, & qu'ils n'avoient pas dessein de s'instruire, mais de le surprendre, semble en quelque sorte en être indigné, en leur disant, Pourquoy me tentez vous, Hypocrites? neanmoins, pour répondre à leur question, il se fait montrer l'argent du Tribut, c. a. d. la monoye par laquelle le tribut se payoit, & leur demande de qui étoit cette image, & cette écriture, car le droit de battre la monoye, comme celuy de donner des Loix, & de les faire executer, n'appartenoit qu'aux Puissances Souveraines: ils reconnurent donc que l'image & l'escriture étoient de Cæsar; surquoy il leur sait cette replique, Rendés donc à Casar, les choses qui sont à Cafar, & à Dien celles qui appartiennent à Dieu, c. a. d. clairement, que puis que l'image de Cæsar, imprimée sur leur monoye, faisoit qu'il étoit leur Prince Souverain, ils luy devoient rendre & payer tout ce qui est deu au Souverain, ce qui comprend le tribut, comme S. Paul le specifie, quand il dit, Rendes donc à tous ce qui leur est den : à qui tribut , le tribut : à qui

peage, le peage : à qui crainte, la crainte: à qui l'honneur, l'honneur, Rom. 3. chap. 7. vers. ils étoient obligés de rendre à Cæsar toutes fortes de services compatibles, avec ce qu'ils devoient à Dieu. Je remarque en

cette réponse,

1. Que le Sauveur ne recherche pas par quel droit Cæsar les gouvernoit, ni les moyens par lesquels ils s'étoit acquis cette authorité; mais puis qu'il le trouve en possession de la Puissance Souveraine, il veut que sans contester, on luy rende tout ce qui est deu au Souve-

rain.

ne,

it

ın

s:

de

as

1-

1-

z

1-

r

e

è-i-

2,

e

X

t e

à

t

e

t

2

2. Qu'il n'a pas defini quelles étoient les choses qui appartenoient à Cæsar, c. a. d. ce qui est le droit du Souverain; & c'est de là que quelques uns ont conclu, que ce texte ne prouve rien, puis qu'il ne nous apprend pas le sentiment du Sauveur sur cét article, & que ce n'étoit qu'une reponse subtile qu'il leur fit, pour confondre leur malice, & pour se tirer d'un mauvais pas: Je croy qu'on ne sçauroit faire de reproche plus sensible à nôtre Sauveur, qu'en avançant, que luy, qui étoit la sagesse même de Dieu, le Prophete universel, & l'instructeur du genre humain, ait voulu faire des réponses ambigües, comme les Oracles des Payens, sur une affaire qui ne le requeroit pas ; il est vray que J. C. s'est fouvent

souvent servi d'une façon de parler mystique, sur tout lors qu'il discouroit de ce qui touchoit sa Personne Sacrée, & le Royaume des Cieux, dont il n'étoit pas alors de faison. de publier plus distinctement les mysteres; c'est ainsi qu'il appelle son corps, le temple, & qu'il les instruits par Paraboles, qu'on ne comprenoit pas d'abord, mais tout ce qu'il disoit, avoit un sens reservé, dont il expliquoit les difficultez en particulier, aux Apôtres, afin qu'ils expliquassent au monde quand il en seroit temps: mais ceux qui veulent que J. C. ait fait une réponse qui fignifie rien, & qu'il ne vouloit pas qu'on entendit, ont affeurement moins d'égard pour luy, que n'en avoient les Pharisiens & les Herodiens, lors qu'ils luy firent ce compliment: Maître, nous sevons que tu es verite, & que tu enseignes la voye de Dien en verité, & ne soucies d'aucun, car tu ne regardes point à l'apparence des hommes.

le fe v c t

les

Mais les Pharisiens trouverent asseurément quelque chose de plus sort, dans la réponce du Sauveur, car ils s'en étonnerent, le laisserent & s'en allerent: & seroit il bien possible, que des personnes si éclairées, & qui proposoyent des questions aussi subtiles que celle la, sussent assez stupides pour se payer d'une réponce de sophiste (tout a fait indigne de la Majesté du Sauveur) sans pousser la chose plus loin, si sa réponse ne

ffi.

qui

me on,

es;

ole,

ne

li'u

oli-

ux

on-

Jui

qui

on

ard &

n-

es

en

ne

nt

ce

ſ.

f-

ui

1e

1-

it

IS

les eût sensiblement convaincus? En effet se peut-il rien de plus exprés que cette réponse du Sauveur ? ils luy demandent s'il est permis de payer le tribut à Cæsar; il est vray qu'il ne dit pas en paroles expresses, qu'ils le luy payassent, mais sa réponse contient des raisons invincibles, qui prouvent la necessité de ce devoir : il leur demande de qui étoit l'image. & l'écriture de l'argent du tribut, & comme ils luy eurent répondu, que c'itoit de Cæsar, c'est par la qu'il pretend les convaincre, qu'ils luy devoient payer ce tribut, parce que l'argent en portoit la figure; ce n'est pas que tout ce qui portoit l'image de Cæsar, luy deût être offert, comme le blaspheme impie de quelques mauvais plaisans a osé avancer, pour tourner en ridicule la réponse du Sauveur; car à ce compte tout l'argent de l'Empire qui portoit son image, n'auroit êté qu'à luy: mais c'est que, comme tout l'argent courant de ce Païs là, portoit l'image de Cæsar, cela prouvoit clairement que Cæsar étoit leur Souverain, & le payement du tribut, étoit en même temps le droit du Prince, & une marque qu'ils reconnoissoient son authorité, & leur argent portant l'image de Cæsar, prouvoit assez, que le tribut étoit necessaire, aussi bien que legitime: Cette réponse précise, confondit les Pharisiens, qui aussi-tôt le laisserent, car ils n'osoient nier nier que Cæsar sut leur Roy, quoy qu'ils se fussent imaginés que J. C. n'eût osé s'expliquer sur l'article du tribut; & il n'y avoit point d'autre subtilité dans la réponse du Sauveur.

Or le Seigneur ne bornant pas ses réponses au seul tribut, leur répondant en termes generaux, qu'il faut rendre à Casar, les choses qui appartiennent à Casar, comprend par là tous les droits des Princes Souverains; & c'est une regle qui durera jusques à l'eternité, qu'il faut rendre à Casar, ce qui est à Casar, & quand le Sauveur nous fait ce commandement, sans nous dire précisement ce que c'est qui appartient à Cæsar, cela est si éloigné de rendre sa réponse douteuse, & inutile dans cette controverse, qu'on en peut tirer trois consequences évidentes, naturelles, & qui suffisent pour en saire la decision.

1. Que le Sauveur n'a rien voulu changer aux droits de la Royauté, mais qu'il laissoit aux Princes Souverains, tous les Privileges dont ils étoient en possession, autrement il n'eût pas donné cette regle generale, de rendre à Casar les choses qui sont à Casar, sans les specifier plus particuliere-

ment.

2. C'est pourquoy il en laisse la decision aux Loix de l'Empire: tout ce qu'il y a d'essentiel à la Puissance Souveraine, tout

ce

pe fa

cł

S

ls fe

ex-

n'y

nfe

on-

nes

les

nd

s;

ui.

us

re

à é-

ce que les Loix & l'usage des nations, appellent les droits de Cæsar, c'est ce qu'il faut luy rendre; car J. C. na rien voulu changer sur cette matiere, si bien que cette réponse ne nous oblige pas moins à la Soumission, & à l'Obeissance Passive, qu'au payement du tribut, car la Soumission & l'Obeissance Passive, sont inseparables des droits du Souverain, & on ne sçauroit sans cela, en concevoir aucune idée: c'est ce que toutes les Loix, & tous les peuples ont reconu, & l'Apôtre S. Paul s'est précisement expliqué sur ce sujet, comme j'espere le faire voir dans la suite de ce discours.

3. J'observe aussi que la réponse du Sauveur, unissant ce que nous devons au Prince, à ce que nous devons à Dieu, n'excepte rien de ce que les Loix appellent les droits du Souverain, qui nous oblige de luy obeir en toutes les choses qui ne choquent pas ce que nous devons à Dieu, & c'est ici la seule Si les Princes nous referve du Sauveur. commandoient de renoncer à nôtre Religion, & d'adorer les faux dieux; s'ils vouloient qu'on leur rendit le culte Divin, comme ont fait quelques Empereurs Romains, c'est ce qu'il ne faut pas faire, parce que ce seroit renoncer à l'obeissance, & à la soumission que nous devons à Dieu, dont les droits sont incomparablement plus étendus, & plus facrés, que ceux des Princes, aufquels quels neanmoins nous devons une obeissance active & passive, en tout ce qui ne blesse pas la conscience, & en tout ce que la Loy du Païs, & les droits essentiels de la Royauté, exigent de nous; & c'est à cette sou mission que le Sauveur nous oblige. J'espere que cecy suffira, pour l'explication de la réponse du Sauveur aux Pharisiens, & aux Herodiens, où la Doctrine de l'obeissance & de la soumission au Prince, se voit clairement authorisée par le comman-

dement exprés de J. C.

Nôtre Seigneur fit une reprimande à S. Pierre, lors qu'il tira l'épée, & qu'il coupa l'oreille au serviteur du grand Prêtre, & il est impossible de rien concevoir, qui deffende en termes plus precis, de relister aux Puissances Superieures, que ce que Jesus dit à Pierre, qu'il remît son épèe en son lieu, car tous ceux, ajoute il, qui auront pris l'epée, periront par l'épée. Pour bien entendre ce texte, il sera necessaire de considerer la raison pour laquelle S. Pierre tira l'épée, car il ne faut pas croire que le Sauveur defende absolument de s'en servir, parce que ce feroit détruire la Police civile, & le pouvoir des Princes, & laisser impunis toutes fortes de crimes & d'attentats. L'épée n'est pas moins necessaire pour la punition des mechans, que pour la protection de l'innocence : Dieu même en a armé la main des Princes

Princes, témoin S. Paul, qui nous dit, que les Princes ne portent point l'epée sans cause, car ils sont serviteurs de Dieu, pour faire justice en ire de celuy qui fait mal, Rom. 13. chap. 4. vers. & même les personnes particulieres s'en peuvent legitimement servir pour leur defense.

Nôtre Seigneur à la veille de sa Passion, ordonna à ses Disciples, de s'acheter des épées, quand même ils devroient vendre leurs habits pour en payer le prix, Luc 22. chap. 36. vers. ce ne fut pas parce que c'étoit la mode d'en porter, mais pour se deffendre contre les voleurs, qui, selon Jofeph, étoient fort frequens dans ce temps là, car il est permis à un chacun de deffendre la vie contre ceux qui n'ont point d'authori-

té pour la leur ôter.

nce

effe

oy.

au.

ou-

pe-

de

&

°0-

fe

ın-

S.

ou-

&

ef-

ux

**fus** 

ell,

l'é-

lre

la

car

de

ce

u-

es

eft

es

0-

es es

Or l'action de S. Pierre n'avoit garde d'être de cette nature : ce fut en effet pour la defence de son Maître qu'il tira l'épée, mais ce fut aussi pour s'opposer à une authorité legitime; c'étoient les Officiers du Grand Prêtre, & les Pharisiens, que Judas avoit conduit au lieu où étoit nôtre Seigneur, pour s'en faisir; & leur authorité étant legitime, quoy que tres mal employée, il étoit defendu d'y relister, encore que ce fut pour la protection de l'innocence outrasée : ceux qui tirent l'épée contre les Puissances Superieures, periront par l'épée;

ce n'est pas que cela leur arrive toûjours, mais c'est qu'ils meritent toûjours cette punition; les rebelles sont quelques sois heureux, mais ils sont toûjours criminels; & s'ils échappent quelquesois à la justice humaine, S. Paul nous asseure qu'ils seront éternellement punis par celle de Dieu.

Que peut-on s'imaginer de plus exprés sur ce sujet? Saint Pierre n'eût jamais pû tirer l'épée pour une meilleure cause, ni pour la defense d'une personne plus sacrée; s'il eût êté permis de proteger l'innocence opprimée, par une Puissance legitime, s'il eût êté licite de s'opposer à l'injustice & à la violence d'un Magistrat, & si les plus forts engagemens de l'amitié, de la reconnoissance, & même de la Religion, euffent pû justifier une pareille resistance, cette reprimande n'eût pas êté faite à Saint Pierre: Devoit-il donc lachement souffrir qu'on trahit son Maître & son Seigneur, & qu'on traitât avec une barbarie si inhumaine, l'innocence la plus irreprochable, qui fut jamais? devoit-il voir punir comme un malfaiteur, celuy qui n'avoit offencé, ni Dieu, ni les hommes, & dont la charité avoit éclaté par tant de miracles ? & n'auroit-il que spectateur, pendant que des bourreaux alloient trainer à un supplice infame, son cher Maître, l'instructeur du monde, & le fils de Dieu? C'étoit là asseurement

1-

nt

és

û

ni

e ;

ce

il

à

us

e-

uf-

e,

int

rir

&

ne,

fut

un

ni

rité

au-

des

in-

du

leu-

ent

rement la pensée de S. Pierre: mais quoy que l'action sut injuste, l'authorité ne lais-soit pas d'être legitime, & il étoit dessendu d'y relister, encore que ce fut pour la defence du Sauveur du monde : Or puis que S. Pierre fit mal de tirer l'épée pour defendre la personne de J. C. ceux là font asseurement bien pis, qui se battent sous le pretexte de deffendre sa Religion; car ce qu'ils appellent combattre pour la Religion, n'est en effet que combattre pour eux même ; il est facile de conserver la Religion, malgré toutes les Puissances de la terre; & il n'y a point de Magistrat qui la puisse blesser, encore qu'il persecute les personnes qui en font profession; c'est pourquoy quand on prend les armes pour éviter la persecution, on ne les prend pas pour la defence de la Religion, mais pour celle de foy même, & par l'apprehension que l'on a de souffrir pour la Religion; & puis qu'il fut deffendu à S. Pierre, de tirer l'épée, pour la conservation même de J. C. il ne fut certainement jamais permis, ni à luy, ni a personne, de prendre les armes, pour prévenir la persecution: Jesus Christ sût le premier Martyr de sa Religion, sa personne étoit infiniment plus facrée, & plus inviolable qu'aucun autre; & si S. Pierre ne pût, avec justice, tirer l'épée pour J. C. il est bien plus criminel de combattre pour soy même;

ce que quelques uns appelle, tres mal à

propos, une guerre de Religion.

Saint Pierre ne s'estoit opposé qu'aux serviteurs & aux Officiers du Grand Prêtre, qui ni estoit pas en personne, Pilate encore moins que le Grand Prêtre, & Cæsar encore moins que Pilate, cependant nôtre Seigneur ne laissa pas de le tancer, pour avoir voulu resister à l'injuste violence de ces petits Officiers. On voit bien qu'il n'avoit jamais entendu cette doctrine moderne. qui fait distinction, entre l'authorité & la personne du Prince; & qui dit, qu'encore que sa personne soit sacrée & inviolable, on peut pourtant s'opposer à ceux qui agissent par son Authorit é, & qu'on peut attaquer ses flottes, demolir ses places, massacrer ses sujets, armés pour sa desense, encore qu'il ne faille pas toucher à sa personne; Mais helas! qu'est ce qu'un Prince dont l'authorité est bornée à sa personne, & qui ne peut faire, que ce qu'il fait de ses propres mains, qui n'ont garde de suffire à ce qu'exige le devoir du Souverain ? Un Prince n'est pas seulement une personne naturelle, mais Politique, & l'authorité de sa personne, n'a pas moins d'étendite, que celle de sa Commission. Les Officiers de Justice, les Ministres d'Etat, les Capitaines, & les Soldats, sont les membres de ce corps Politique; & celuy qui ose resister à ceux qui

qui agissent par ses ordres, n'en feroit apparemment pas moins à la personne du Prince : C'est ce qu'enseigne le Sauveur, lors qu'il tança S. Pierre, pour avoir resisté aux serviteurs du Grand Prêtre, & coupé l'oreille de Malchus. Or puis que S. Pierre merita cette reprimende, je souhaiterois fort d'apprendre par quelle raison le Pape pretend au droit de l'épée, comme successeur de S. Pierre, puis que le Sauveur à desfendu à S. Pierre même, de s'en servir? & par quelle authorité le Pape dispose des Sceptres & des Couronnes, & a quelque fois mis le pied sur la gorge des Monarques, puis que S. Pierre pecha en s'opposant à leurs moindres Officiers? Je ne voy pas qu'un Ministre Reformé ait plus d'authorité qu'un Pape, car soit qu'on regarde S. Pierre comme Evêque, ou comme Ministre, le commandement que luy fait le Sauveur de remettre son épée en son lieu, est fait aussi bien au Ministre qu'à l'Evêque, & doit également affeurer les Princes Souverains, contre l'usurpation & les attentats, soit de Rome, foit de Geneve.

t

r

r

e

e

ı-

e

e

s,

S

x

Je ne sçay qu'une seule objection qu'on puisse faire à ces maximes, & qu'on a taché de prouver par la Doctrine même du Sauveur; c'est que J. C. semble ne pas approuver l'authorité exercée par les Princes Seculiers, & qu'il ne paroît pas qu'il aye

E 3 enseigné

enseigné l'obeissance & la soumission resignée dont nous parlons; il y a un rapport effentiel, entre l'authorité, & la foumission, & l'une ne peut subfister sans l'autre ; car que seroit-ce d'une authorité à laquelle on ne fut pas obligé d'obeir? & à quoy se pourroit on soumettre, si on ne reconnoisfoit une authorité Superieure ? C'est dit-on la Doctrine du fils de Dieu, au 20 de S. Matth. 25, 26, 27, 28. vers. vous sçavez, que les Princes des nations, les maistrisent, & les grands, usent d'authorité sus icenx, mais il ne sera point ainsi entre vous; ains quiconques voudra être grand entre vous, soit vôtre ministre ; & quiconques voudra être premier entre vous, soit votre serviteur: tout ainsi que le sils de l'homme n'est point venu pour être servi, mais pour servir, & donner sa vie en rançon pour plusieurs. Comme on a mal compris le sens de ces paroles, & qu'on en a souvent abusé (aussi bien que des autres passages de la Bible, ) il en faut soigneusement considerer l'explication : c'est par l'authorité de ce texte, qu'ils ont osé dire, qu'il n'étoit pas permis à un Chrêtien d'être Roy, ni Magistrat, comme si nôtre Seigneur eût voulu nous priver des benedictions qu'on reçoit par une Police bien reglée, qui seule peut asseurer la tranquillité & la felicité du genre humain : ou bien qu'il fût necessaire qu'il y eût des infidelles

fidelles pour gouverner les Chrêtiens; ce qui tempteroit, à ce que j'apprehende, trop de personnes, à renoncer au Christia-

nisme, pour l'éclat d'une Couronne.

C'est par l'authorité de ce même texte, que d'autres ont conclu, que tous les Ministres de l'Evangile, devoient avoir une authorité égale, sans qu'il y eût de distinction, ni d'Oeconomie entreux : mais ils ont oublié, qu'encore que les Apôtres euffent une authorité égale, leur jurisdiction pourtant s'etendoit sur leurs Ministres subalternes; & ce n'est pas agir de bonne foy, que de vouloir persuader au monde, que, parce que les Apôtres n'exerçoient pas une Puissance Seculiere & Souveraine, comme faisoient les Roys & les Empereurs, les employs du Ministere ne doivent pas être distinguez; & parce que l'authorité Seculiere & Ecclesiastique, est tout à fait differente, la subordination, n'est pas necessaire dans l'Oeconomie Ecclesiastique; comme si J. C. ne se fût pas reservé une authorité sur ses Apôtres, quoy qu'il aye laissé aux Princes Seculiers, l'exercice de leur Puissance Souveraine, & qu'il ne fût pas venu au monde pour être servi, mais pour fervir, & qu'il a commandé a ses Apôtres de suivre son exemple.

e

: t

u

C'est de ce même texte que d'autres ont conclu, qu'au moins, un Prince Chrêtien

ne pouvoit usurper une Puissance absoliie & incontestable, comme celle des Princes Payens, mais qu'il fe doit fouvenir qu'il n'est que le Ministre, ou même le serviteur du public, qui a droit, non feulement de luy resister, mais de luy faire rendre compte, s'ils le foupçonnent de malversation : Mais je ne sçay d'où ils tirent ces consequences, car il est manifeste que nôtre Seigneur n'a pas icy dit, un feul mot qui peût prejudicier au pouvoir civil, ni à l'authorité des Princes Seculiers: il est vray qu'il nous dit, que les Princes des nations, les maistrisent, & les grands, usent d'authorité sur iceux. Mais en blame t-il l'authorité, ou la laisset-il moins limitée, que celle des Princes de ce temps là? rien moins, car il n'en dit pas un mot : Il est vray que S. Matthieu parlant du pouvoir de ces Princes, se sert de deux mots grecs κατακυειδίεσιν κ) κατεξετιάζεσιν, qui, selon quelques uns, expriment l'abus de ce pouvoir : mais Saint Luc en a deux xueidison autres, qui signifient seulement l'authorité a) egeoté- dominante, & reconnile par les sujets des Princes d'alors : Et quoy que les Empereurs Romains eussent tres mal usé de leur authorité, nôtre Seigneur n'en blâme pas même l'abus; c'est pourquoy il fait mention du tiltre de ivegy iran bienfaiteurs; ce qui fait yoir, que leur authorité ne luy estoit pas desagreable: il dit seulement à ses Disciples,

le

ta d

qu'il

26 Matt. 25. &c.

\$ 45 EV.

qu'il ne veut pas qu'il en usent de cette maniere, ni qu'ils exercent un pouvoir Seculier, comme celuy des Princes de la terre. Or seroit-ce offencer la dignité Royale, que de dire àun Evêque, qu'il ne doit pas agir en Souverain, ni gouverner son Diocese comme un Monarque fait son Etat? C'est là tout ce qu'à dit nôtre Seigueur, dans le

texte que j'explique.

1

S

,

1

S

,

e

1

e e

k é

S

S

e

1

t

S

Ces paroles ne furent dites par nôtre Seigneur, que pour reprimer la vaine ambition des enfans de Zebedée, qui luy demanderent par la bouche de leur mere. detre assis en son Royaume, l'un à sa droite, & l'autre à sa gauche, c. a. d. qu'ils luy demandoient les premieres Charges. Saint Luc nous apprend, que ce fut pour mettre fin aux disputes qui estoient entre eux, pour la preseance ; ce qui se rapporte apparamment à la même histoire, quoy qu'il soit manifeste qu'ils se querellerent plus d'une fois sur ce sujet : ce qui fit naître ces disputes, c'est qu'ils entendoient mal ce qu'estoir le Royaume de Christ; ils croyoyent que le Messie seroit un grand Prince; les Apôtres même, quoy que convaincus par la force de ses miracles, qu'il estoit le veritable Messie qui devoit venir, se flatoient de jour en jour, qu'il prendroit possession de son Royaume, & qu'ils seroient ses premiers Ministres d'Etat, & exerceroient les premieres

premieres Charges; c'estoit là la source de leur jalousie, & ce qui, les poussoit à s'asseurer de bonne heure de ces employs: Ce sut pour les guerir de cette ambition mondaine, que le Seigneur leur dit, que son Royaume n'étoit pas tel qu'ils se le signeur roient, & que ce n'étoit pas de luy, qu'ils

devoient esperer de pareilles dignités.

Les Princes de la terre vivoient avec grande pompe & splendeur, & faisoient la fortune de leurs courtisans, mais ils ne voyoyent rien de tel en luy,il n'est point venu pour être servi, mais pour servir, pour mener une vie meprifée & penible, & pour mourir en fin en malfaiteur, & donner sa vie en rançon pour plusieurs; de sorte que ce n'estoit pas en le servant, qu'ils pouvoient pretendre aux Dignités seculieres, qu'il ne possedoit pas luy même; mais que quand il se verroit en son Royaume, ils en partageroient avec luy l'authorité, & qu'ils seroient assis sur douze thrônes, jugeant les douze Tributs d'Ifrael; c. a. d. qu'il leur donneroit le pouvoir supreme en l'Eglise, qui est son Royaume spirituel, mais qu'il n'y avoit aucune pompe exterieure, n'y aucune magnificence mondaine, & que ce n'estoit que par le mepris des choses de la terre, qu'ils pouvoient s'aquerir la possession de la beatitude celeste; que les plus grands Ministres de son Royaume, devoient être diligens

6

t

I

rce

tà

ys:

ion

que

eu-

vec

t la

ne

ve-

ne.

ou-

en

ce

ent

ne

and

ar-

ils

ant

u'il

E-

ais

n'y

e ce

la

ion

nds

tre

ens

diligens, industrieux, & soumis, qu'encore qu'ils soient enfans de famille, ils ne seroient gueres distingués des moindres serviteurs, quant à l'exterieur. C'est là le sommaire de ce que le Sauveur a enseigné à ses Disciples, & il saut être bien habile, & bien clairvoyant, pour y remarquer la moindre chose qui puisse porter atteinte a l'authorité civile.

l'observeray d'ailleurs, que ce n'est pas pour mepriser les Princes, qu'il les appelle les Roys des Gentils & des Nations, comme si l'authorité dont il s'agit, n'eût êté exercée que par des Princes Payens & Infideles, parce que dans ce temps là, il n'y en avoit point d'autre au monde. Quand nous parlons aujourd'huy d'un Prince idolatre, c'est avec quelque sorte de reproche, que nous le distinguons d'un Roy, ou d'un Prince Chrêtien; mais les mots de Roys des Gentils, ou des Nations, dans le temps du Sauveur, ne signifie autre chose, que des Princes Souverains, revêtus de l'authoritè civile, & nôtre Seigneur fait seulement distinction de la jurisdiction seculiere qu'ils exercoient, à celle du Royaume spirituel qu'il alloit establir, & cette distinction n'eût pas eu moins de force, encore que les Princes d'alors eussent êté Juiss ou Chrêtiens: & la difference n'eût pas êté moindre, de l'Ecclesiastique au Seculier, auquel

il

il n'y a point d'Apôtre ou d'Evêque, qui par la seule qualité d'Evesque, ou d'Apôtre, puisse pretendre aucune part.

## CHAP. III.

De ce qu'on apprend par l'exemple du Sauveur, touchant l'Obeissance Passive.

A Yant veu la Doctrine du Sauveur, considerons-en l'exemple. Or on ne sçauroit douter que sa vie n'eût esté conforme à ses preceptes; car sa conduite n'instruisoit pas moins ses Disciples, que sa Predication: toutes ses actions expliquoient manisestement ce qu'il leur avoit preché, c'estoit des regles visibles, de pieté & de bonté universelle, & on ne sçauroit concevoir d'idée plus parfaite de la soumission & de l'obeissance passive, que celle que le Sauveur nous a laissée:

Lors qu'ilivint au monde, les Juiss, qui supportoient, avec bien de la peine, le joug des Empereurs, attendoient impatiemment leur Messie, qui devoit restablir le Royau-

jui

re,

72-

2t

r,

ne

or-

n-

fa

nt

ié,

de

n-

on

le

ui

ıg

nt

u

ne

mais

me d'Israel, & cette attente du Messie, qu'ils fe figuroient comme un Prince Puiffant, leur faisoit suivre, avec trop de facilité des impostures, qui sous le nom de Messie, les debauchoient de l'obeissance qu'ils devoient aux Romains : il y a de l'apparance, que ce nom Sacrée, servit de pretexte à Theudas, & à Judas de Galilée dont il est parlé au 5 des Actes, 35, 36. vers. & peut estre à cet Egyptien qui mena 4000 hommes dans le desert, au 2 des Actes, 38 vers. au moins on peut bien s'affeurer, qu'il y eut de faux Christs, & de faux Prophetes, parce que nôtre Seigneur en avertit ses Disciples, disant, si quelqu'un vous dit, voicy le Christ est ici, on la, ne le croyez point, 24 Matth. 23. vers.

Dans cet extreme penchant que les Juiss faisoient voir pour la sedition & la rebellion contre la Puissance Romaine, il eût esté bien facile au Sauveur de se rendre Puissant & redoutable; & s'il se fût emparé de la Monarchie, les Scribes & les Pharisiens qui ne se scandalisoient que de sa pauvreté, se seroient rangés, avec joye, de son party; mais il en sut si éloigné, que dés qu'il apperçeût que le peuple avoit dessein de le saire Roy, il se déroba secretement d'eux, & se retira seul en la montagne, 6. S. Jean 15. vers. & jose croire que si la rebellion se pouvoit aucunement justisser, elle n'a ja-

mais eu de pretexte plus plausible qu'elle en avoit alors : Jesus Christ venoit de rassasser -cinq mille hommes, fans les femmes & les petits enfans, avec cinq pains d'orge, & deux petits poissons; & que peut on se figurer de plus redoutable qu'un ennemi, dont les miracles pouvoient faire subsister les Armées, & luy affeurer ses conquétes? C'est ce que ce peuple, qu'il avoit miraculeusement rassassié, reconnoissoit fort bien. & concluoit de là, qu'il étoit le Prophete qui devoit venir au monde, & qu'il étoit temps de le faire monter sur le Thrône; mais encore que J. C. fût effectivement le Messie, il ne l'étoit pas de la maniere qu'ils croyoyent, & n'estant pas un Prince seculier, il se declara contre la rebellion, lors même qu'ils luy offroient une Couronne.

On sçait assez qu'il se sonmit à l'injuste Sentence d'une mort honteuse, & pleine de douleur, & qu'il ne voulust pas resister, encore qu'il l'eût pû facilement, en priant son pere de luy donner des legions d'Anges, mais il a êté mené comme une brebis à la boucherie, & comme un agneau muet, devant celuy qui le tond, ainsi n'a-t-il point ouvert sa bouche.

Il fit une reprimande à S. Pierre, lors qu'il mit l'épée à la main pour le deffendre, & il dit expressément à Pilate, la raison pour laquelle il se laissa faisir, & traiter avec tant d'indignité, sans saire la moindre resistance, encore qu'il l'eût souvent êté suivi d'une si

grande

e en

fier

les

, &

fi-

ont

Ar-

eft

ıfe-

&

qui

nps

en-

, il

nt,

de-

ils

fte

de

er,

int

es, be-

ui

ors

re,

ur

nt

ce,

de

grande foule de Disciples; c'est que son Royaume n'estoit pas de ce monde, & que ses Disciples n'estoient pas obligés de combattre pour sa dessence, comme le sont les subjets des Princes seculiers; c'est ce qu'il insinue dans la reponse qu'il sit à Pilate, mon regne, dit-il, n'est pas de ce monde : si mon regne étoit de ce monde, mes gens combattroient, que je ne fusse livre aux Juifs, mais maintenant mon regne n'est point de ce monde, 18. S. Jean 36. vers. ce qui prouve clairement qu'il n'y avoit aucune contrainte dans la foumission du Sauveur, parce qu'il avoit assez de forces pour opposer à l'injustice qu'on luy faisoit : mais ce sut par chois qu'il s'y foûmit, parce que cela fembloit plus convenable à une Prince dont le Royaume ne se devoit pas étendre par les victoires, mais par les fouffrances & par la mort.

Or puis que le Sauveur nous a laissé cét exemple, je ne sçaurois assez m'etonner que des personnes qui s'appellent ses Disciples, puissent croire qu'il soit legitime de faire une rebellion, & de s'apposer à une injuste violence, par une resistance encore plus injuste: mais il y a peu de personnes qui se contentent de suivre J. C. jusques à la Croix; cét exemple d'une sonmission si resignée, n'accommode guere la plûpart des gens, & on tache sort de se persuader, qu'on n'est pas obligé de l'imiter, c'est pour cela

qu'on

qu'on s'est servi de deux raisons, qu'il faut succinctement considerer.

I Qu'on ne doit pas s'étonner que J. C. s'est soumis avec tant de patience, à l'injustice qu'on luy faisoit, parce qu'il n'étoit venu au monde que pour mourir, & s'offrir luy même pour l'expiation du peché : or une personne si innocente ne pouvoit être suppliciée, que par une Puissance injuste & tyrannique, & s'il y eût resisté, il n'eût pas accompli son dessein, qui étoit de mourir pour le peché; C'est ce que nous apprenons des paroles du Sauveur, lors qu'il dit à S. Pierre qui avoit pris l'épée pour sa defence, penses-tu que je ne puisse maintenant prier mon pere, qui me baillera presentement plus de douze legions d'Anges? comment donc servient accompli les Escritures, qui disent, qu'il faut qu'ainsi soit fait? Matth. 26. chap. 53, 54. vers. & ailleurs, ne boiray je pas la coupe que le pere m'a donnée, 18. S. Jean, 11. vers. Mais cecy nous touche-il en quelque maniere? nôtre Seigneur ne fit point de refistance à une Puissance injuste & tyrannique, parce que selon l'arrest de Dieu, c'étoit par elle qu'il devoit mourir, & que ce n'étoit que pour cét effet qu'il étoit venu au monde, comme nous l'avons déja dit; mais ce voit il que Dieu aye expressément ordonné que tous les Chrêtiens sont aussi obligés de souffrir une pareille injustice? ne sommes nous

nez que pour être suppliciés au gré des Herodes, & des Pilates, & pour suivre, comme des esclaves enchaînés, le triomphe de l'insolence & de la tyrannie? & que certainement, si la tendresse de Dieu n'a abandonné le genre humain jusques à cette extremité, nos circonstances se trouveront bien differentes de celles du Sauveur; & quoy qu'il ait soussert la mort avec patience, il ne nous sera pas dessendu de prendre les armes pour la desence de nos vies, & de nos libertez, qui nous sont encore plus cheres.

aut

C.

in-

oit

frir

or tre

8

rir

ns

S.

ce,

ier

lus

nc t,

p.

la

n,

el-

nt

n-

it

it

e,

it

1e

f-

19 Z

2 Ils ajoûtent à cecy, que J. Christ voulut paroître, non seulement comme un particulier, mais même comme un serviteur pour nous affranchir, & pour nous acquerir une liberté, non seulement spirituelle, mais civile, comme le chante la Sainte Vierge; il a operé puissamment par son bras ; il a dissipe les orgueilleux en la pense de leur cœur ; il a mis bas les Puissans de leurs Siege, & élevé les petis, 1 Luc, 47, 48. vers. Ils ne sçauroient comprendre disent-ils, que J. C. ait établi le Thrône des tyrans, & soumis ses Chrêtiens, à cette vile servitude, & même encore que son exemple nous enseigne qu'il faut souffrir avec patience, les maux que nous ne pouvons prevenir, il ne nous est pas neanmoins deffendu de regagner la liberté, & les privileges que la nature nous

.

a accordé, lors que nous en avons le moyen; selon la Doctrine expresse de S. Paul, es-tu appellé, Serf? ne t'en chaille, mais si tu peux être mis en liberté, uses-en plutot; Vous êt s achetés par prix, ne soyez donc point Sers des hommes, I Cor. 7. chap. 21, 23. vers.

Or pour répondre à ces raisons, il faut premierement considerer, que si on peut tirer de là une consequence, c'est asseuré. ment celle cy, que les souffrances de Jesus Christ ne nous doivent pas servir d'exemple; ce qui contredit manifestement S. Pierre, qui nous dit, que Christ à aussi souffert pour nous, nous laissant un patron, afin que nous ensuivions ses traces; & il nous dit même en quoy c'est qu'il faut imiter les souffrances de J. C. c'est en souffrant in-justement, si en bien faisant, étant toutefois affligés, nous endurons patiemment, I Pierre, 2. chap. 19, 20, 21. vers. & je croy que l'authorité de S. Pierre aura bien plus de force, que les objections de ces Messieurs: car il paroît clairement, encore qu'on n'y répondit pas, qu'elles ne sçauroient être veritables, parce qu'il s'ensuivroit, que les fouffrances de J.C.ne nous doivent pas fervir d'exemple, encore que l'Apôtre nous affeure du contraire; mais ce n'est pas assez de sçavoir qu'un raisonement est faux, si on n'en fait voir clairement les faussetz; c'est pourquoy je répondray plus particulierement à ces objections. Pour

Pour ce qui est de la premiere, que J. C. vint au monde à dessein de s'offrir en Sacrifice pour le peché, & qu'une resistance, quoy que legitime, en eût empêché l'estet; je reconnois cette verité, mais on ne sçauroit prouver de là, que nous ne sommes pas obligés de suivre cét exemple de souffrance.

n;

tu

X

les

ut

ré.

us

e;

re,

ert

fin ous

les in-

te-

je

ien

ces

ore

ent

ereu-

çafait

loy

obour

Car, premierement, ce n'est pas la seule raison que le Sauveur a donnée de son obeiffance passive, il en donne une autre à S. Pierre, c'est qu'il est dessendu de tirer l'épée contre une authorité legitime, quelque injustice qu'elle fasse ; il luy dit en termes expres, remets ton epce en sa place, car tous ceux qui auront pris l'épée, periront par l'épée. J'ay dêja assez expliqué ce texte, par lequel le Sauveur reconnoît, que la relistance qu'il auroit pû faire à l'authorité legitime, n'étoit pas seulement incompatible avec le dessein qu'il avoit de mourir pour le genre humain, mais qu'elle étoit absolument desfendüe, & l'Obeissance Pasfive également enseignée par ces preceptes, & appuyée par son exemple.

2 J'avoite que si nôtre Seigneur se sût opposé par les armes, a la mort qui le menaçoit, il auroit mal poursuivi le dessein qu'il s'étoit proposé, mais il se voulut volontairement soumettre à tout ce qui nous pouvoit servir d'exemple; sa vie & ses precep-

F 2

tes

tes s'accordant merveilleusement bien, & on voyoit en sa personne Sacrée, un racourci admirable, d'une vie toute humble, toute passive, & toute soumise; & ce n'est pas un des moindres miracles de la Providence Divine, que l'ouvrage de nôtre redemption sût accompli d'une maniere si mysterieuse, qui fait éclater en l'auteur de nôtre salut, un exemple inimitable, de toutes les graces & de toutes les vertus, d'une vie vrayement Chrêtienne.

Ces Messieurs, ne pourroient-ils pas, par les mêmes raisons, prouver que la pauvreté de I. C. son humilité, le mépris qu'il faisoit du monde, & le pardon qu'il accorda à ses ennemis, ne nous doivent pas servir d'exemple, parce qu'il ne vint pas au monde pour être servi, mais pour servir; il fit chois d'une condition abjecte & méprifée, & ce fut volontairement qu'il souffrit tant d'effronts & d'indignités, & il n'étoit pas moins obligé de les supporter avec patience, & de les pardonner, que de mourir par la main des mechans; mais nous n'avons pas cette même obligation, & il fera bien difficile de rien trouver dans la vie de I. C. qui nous doive servir d'exemple, parce qu'il n'étoit pas venu au monde que pour obeir à l'arrest de Dieu, auquel il s'étoit volontairement foumis, & pour accomplir les types & les Propheties du viel Testament,

ment, & nous ne sommes pas plus obligés de suivre son exemple, que nous le sommes d'imiter la vie d'un qui fait le grand Seigneur, ou d'un qui fait le miserable.

ci

te

as

ce

n

e,

ıt,

es

e-

ar

e-

ili

or-

er-

au

r;

ri-

rit

oit

pa-

ou-

i'a-

era

: J.

rce

our

oit

olir

ła-

nt,

Mais il me semble que nous ne ferions pas mal de considerer, la raison pour laquelle I. C. fit élection de cette condition abjecte, qu'il voulut naître de parens obscurs, & qu'il choisit une vie pauvre & laborieuse, suivie d'une mort infame & maudite : cette fagesse infinie ne pouvoit-elle pas nous fauver par des moyens glorieux & triomphans? & le Ciel ne nous pouvoit-il être ouvert, que par les difgraces, & la Passion du fils de Dieu? Je laisseray examiner cette question à ceux qui osent determiner jusques où peut s'étendre une sagesse infinie; je me contente de sçavoir, que J. C. voulut vivre pauvre & méprisé, parce que cela étoit plus convenable à la Religion qu'il préchoit, & dont il nous donnoit l'exemple; & quoy que nous ne puissions pas souffrir pour les mêmes fins, & pour les mêmes raisons que nôtre Seigneur, nous devons neanmoins suivre l'exemple de sa patience, parce que ce fut par elle que Dieu nous voulut racheter, non seulement pour expier par fon fang les pechez du monde, mais pour nous laisser un exemple d'humilité, & de resignation à la volonté de Dieu

Dieu, & aux Puissances Superieures, jus-

ques à la mort & à l'infamie.

L'exemple du Sauveur n'est pas moins à suivre, parce qu'il ne souffrit que par un Arrest expres de Dieu; car encore que Dieu n'aye pas ordonné que tous les Chrétiens deussent soussir comme J. C. cependant lors que nous y sommes appellés, (comme nous le sommes, tout autant de fois que nous ne pouvons éviter les souffrances, sans resister à une authorité legitime) nos soussir de Dieu, que l'étoient celles de J. C. & c'est pour lors que tous les Chrétiens sont obligés de dire aprés luy, ne boiray je pas la coupe que le pere m'a donné à boire?

C'est ce que S. Pierre à expressement enjoint aux Chrestiens, & dont il se sert pour leur montrer qu'ils devoient soussir avec patience, même en bien faisant; car vous êtes appellés à cela, veu aussi que Christ à soussert pour nous, nous laissant un Patron, à sin que nous ensuivions ses traces, i S. Pierre 2. chap. 29. vers. Or le mot de vocation, signifie, dans le nouveau Testamment, l'Election Divine, & presuppose toûjours pour sondement l'Arrest & l'Ordonnance de Dieu; c'est ainsi que S. Paul nous dit, que les dons & la vocation de Dieu, sont sans repantence, Rom. 11.

KANCES

chap.

uſ-

à

un

ue

ré-

n-

és,

de

af-

gins

nt

us

y,

nt

rt

ir

ar

ue

nt

es

r

u-&

ft

S.

n

p.

chap. 29. vers. c. a. d. que cette Ordonnance Divine qui choisit la Posterité d'Abraham pour son peuple, feroit toûjours participans des avantages de l'Evangile, tous ceux de cette race, qui croyroyent en I. C. c'est ainsi que le Christianisme s'appelle, nôtre Sainte vocation, 2. Epistre à Timothé, 1. chap. 9. vers. 3. Heb. 1. parce que c'est le moyen que Dieu a choisi pour le salut du genre humain. Les Chrétiens se nomment souvent les appellés, parce que Dieu s'est choisi les Disciples sinceres de J. C. de même qu'il avoit auparavant fait élection de la Posterité d'Abraham; & il ne se lit jamais dans le nouveau Testament, que quelcun soit appellé de Dieu, qu'avec égard à l'Arrest & à la constitution Divine; c'est pourquoy quand S. Pierre avertit les Chrétiens, qu'ils estoient appellés pour fouffrir, cela veut dire, que c'estoit par l'Ordonnance de Dieu qu'ils fouffroient.

Saint Paul s'en explique plus amplement dans l'Epitre aux Romains qu'il console dans leurs souffrances, par cette même raison, qu'ils ne souffroient pas par un effet du hazard, ni par la simple permission Divine, mais par l'Arrest & l'Ordonnance de Dieu, & qu'ils pouvoient s'assurer qu'ils ne souf-froient que pour leur propre bien, comme il s'en exprime au 8. chap. des Rom. 28, 29, 30. vers. Nous sçavons que toutes choses

F4 aydent

aydent ensemble en bien à ceux qui aiment Dieu; assavoir à ceux qui sont appellés selon son propos arrêté, τοῦς κατὰ πρόθεσιν κλητοῦς. c. a. d. à ceux qui sont appellés pour souf frir, car c'est à cela que tend tout le discours

de l'Apôtre.

Les fouffrances ne sont pas utiles à tous ceux qui font profession du Christianisme, parce que c'est par là que quelques hypocrites ont êté tentez de renoncer à leur Religion; il y en même de trop grandes pour être supportées, par des foibles, quoy que fincere Chrêtiens: Lors que la rage & la malice des hommes s'emporte, Dieu y prescrit des limites, & ne permet pas que leur fureur persecute également tous les Chrêtiens, mais la Providence Divine éclate dans le chois de personnes propres pour souffrir, & ne laisse tomber l'orage de la persecution, que sur ceux qu'il a armés d'une foy & d'une patience capable de la supporter, & méme de la vaincre; & les personnes qui sont ainsi nommées & appellées de Dieu pour souffrir, sont toûjours asseurées de vaincre, & de recevoir la recompense de leur victoire; car l'Apôtre ajoûte, que ceux qu'il a auparavant connus, il les a aussi predestinés à être fait conformes à l'image de son fils, afin qu'il soit le premier né entre plusieurs freres. Or cette conformité à l'image de Christ, signifie en cét endroit, nt

lés

ois.

ıf-

ırs

us

ne,

00-

ę-

ur

ue la

y

ue

les

la-

ur

la

lés

la

les

el-

irs

re-

us,

er

r-

ét

t,

endroit, la conformité à ses so ffrances, comme il paroist par toute la suite du texte : il y a de certaines personnes que Dieu a predeftinées pour fouffrir, comme Jesus Christ, mais tous les Chrêtiens n'y sont pas predestinés, ce ne sont que ceux qu'il avoit préveu : Or la prescience de Dieu determine l'Election qu'il a fait de certaines personnes choisies d'entre le corps des Chrêtiens, pour laisser au monde, par leur confession, & par leur Martyre, des exemples de foy, de patience, & de courage, comme S. Paul s'en explique dans la fuite, difant, que ceux qu'il a predestines, il les a aussi appelles, & ceux qu'il a appelles, il les a aussi justifi's : & ceux qu'il a justifies, il les a aussi glorisi's : c. a. d. que Dieu appelle lors qu'il le trouve à propos, les personnes qu'il avoit choisies & destinées pour fouffrir pour Jesus Christ, & ce sont elles qu'il justifie, c. a. d. qu'il les soutient dans leur combats, qu'il applaudit à leur foy & à leur patience, & qu'il les fait enfin glorieusement triompher; car c'est ce que fignifie quelque fois le mot Grec sinaisa & le mot de justifier, s'explique par celuy de vaincre, 3. Rom. 4. vers. afin que tu sois trouve juste en tes paroles, & que tu vainques quand tu est jugé: en estet on n'est justifié dans un combat, qu'aprés qu'on a vaincu, & le Dieu qui donne la victoire, en donne aussi la recompense, car ceux qu'il

a justisses, il les a aussi glorisses; ce qui semble ne pas regarder les recompenses communes de tous les Chrêtiens, mais un degré da gloire particulier, reservé aux victorieux, dont parle l'Apôtre, disant, voire si nous souffrons avec luy, asin que nous soyons aussi glorisses avec luy, 3. Rom. 17. vers.

Si bien qu'encore que Dieu ne nous ait pas fait esclaves des Tyrans, les afflictions pourtant des Chrêtiens, principalement celles qu'ils fouffrent pour leur Religion. sont aussi expressément ordonnées de Dieu. que le furent celles du Sauveur même; & il n'y a aucune difference en cecy, des fouffrances de J. C. à celles de ses Disciples: & encore que J. C. ne vint au monde que pour souffrir, & pour obeïr à la volonté Divine, il ne doit pas moins nous fervir d'exemple : au contraire cette soumission à la volonté Divine en souffrant tout ce qu'il y a de plus rude & de plus sensible dans l'injustice, & la tyrannie, nous apprend qu'il se faut soûmettre, avec la même patience, aux Arrests de la Providence : Il est vray qu'il n'y eût jamais que le Sauveur qui sceût le détail de ce qu'il devoit souffrir, mais nous sçavons tous que c'est le bon plaisir de Dieu, que nous souffrions avec patience, ce que nous ne pouvons éviter sans peché: puis donc qu'il nous a deffendu par une Loy expresse, de resister aux

aux Puissances Superieures, c'est aussi sa volonté que nous souffrions tout ce que nous ne pouvons éviter que par la resistance; & comme ces afflictions inevitables, ne viennent que par l'Arrest, & par l'Ordonnance de Dieu, nous devons nous y soumettre avec une resignation volontaire, & conforme à celle du Redempteur.

em-

de.

to-

oire

ons

ait

ons

ent

on,

eu,

&

uf-

es:

ue

nté

vir

nà

ı'il

ans

bn

pa-

Il

eur

uf-

le

ons

ons

sa

ter

ux

l'avoue qu'il y a de certaines choses dans l'exemple du Sauveur, dont l'imitation ne nous est pas commandée; car sçachant precisement quelle étoit le bon plaisir de Dieu, il s'y foumit volontairement, & tit chois d'une vie servile, & d'une mort honteuse, & s'en alla à Jerusalem pour y mourir, quand son temps fut venu; mais nous ne sommes pas obligés de choisir la pauvreté, ni les disgraces, ni de nous livrer à la furie des persecuteurs alterés de sang; nous pouvons & nous devons même chercher toutes sortes de moyens honnestes & legitimes pour vivre à nôtre aise, & pour fuir la rage des tyrans, parce que nous ne pouvons pas dire que c'est la volonté de Dieu que nous souffrons, sinon lors que les souffrances font inevitables; & quand il faut fouffrir ou pecher, renoncer à sa Religion, ou relifter aux Puissances, c'est dans une pareille conjoncture, que nous devons toûjours preferer les fouffrances, & même la mort, mort, parce que nous sçavons que nous y

fommes appellez.

Observons ici combien les veritables Chrêtiens sont asseurés contre tous les efforts de la tyrannie, parce qu'ils sont sous la protection de Dieu même, & que toutes les puissances des hommes & des demons, ne sçauroient offencer que ceux que Dieu à predestinés pour souffrir; il n'y eut jamais de cruauté plus barbare, ny de Puissance plus absolue, que celle des Empereurs Romains; & neanmoins ils n'avoient aucun pouvoir fur le moindre Chrétien, que par un ordre exprés de Dieu : c'est icy le privilege particulier de l'Eglise Chrestienne, & qui la distingue du reste du genre humain, assavoir, de ne dépendre que de Dieu, qui ne permet le mal que pour en tirer le bien : Dieu nous envoye souvent des maux en sa colere; mais lors qu'il nous prend en sa protection, tous les maux qu'il nous ordonne, de quelque lieu qu'ils puisse venir, sont toûjours pour nôtre bien; c'est pourquoy la Doctrine de l'Obeissance. Passive, n'est pas si dangereuse, que beaucoup de gens se l'imagine, quelque absolus qu'elle rende les Princes, elle ne porte aucun dommage aux veritables Chrêtiens, qui ne peuvent souffrir que ce que Dieu a ordonné, qu'ils fouffriroient.

On a voulu dire que l'exemple du Sauveur

ne nous oblige pas à fouffrir comme luy, parce que c'est par là qu'il nous a racheté, & qu'il nous a acquis, non seulement une liberté interieure & spirituelle, mais aussi exterieure & civile; que nous ne sommes plus obligés de nous soumettre à l'usurpation & à la tyrannie, lors que nous sommes capables d'y resister; que ce n'est pas le devoir, mais la necessité, qui oblige les plus soibles de se soumettre aux plus sorts; qu'ensin ayant êté rachetés par un prix, nous ne devons pas saire chois de la soumission, ni de la servitude.

as y

bles

ef-

is la

les

ne

u à

s de

olus

ns;

oir

dre

rti-

la

ffa-

er-

ieu

re;

on,

iel-

urs

tri-

an-

giin-

ve-

frir

uf-

eur

Pour répondre à ce raisonnement, il faut examiner si cette Obeissance Passive n'étoit pas absolument requise devant que J. C. vint au monde; car si cela n'est pas, cette pretendie liberté de s'opposer aux Princes ne nous a pas été acquise par J. C. ayant toujours esté le droit naturel du genre humain: mais si nous étions obligés à cette Obeissance Passive avant la mort de I. C. & que nous ne foyons plus depuis qu'il a fouffert, il s'en suivroit que la mort de [. C. nous auroit acquis une liberté, ou plûtôt une licence, d'omettre des choses ausquelles nous étions obligés par le Loy de Dieu & celle de nature, c. a. d. que la mort de J. C. auroit aboli, non seulement les ceremonies, mais aussi la Loy Morale,

ce

ce qui est absolument contraire au dessein

del

ils

qu

TIC

cu n'

le

la

pe

CO

au

CC

be

re

al

n

21

j

du Sauveur.

Il est impossible de pouvoir comprendre. qu'une Loy puisse estre abolie par l'obeissan. ce qu'on luy rend, n'y que l'obeissance de I. C. aux Puissances Superieures en ave pour jamais dispensé ses Disciples : les ty. pes & les figures de la Loy, disparurent aprés l'accomplissement de ce qu'elles figuroient : c'est ainsi que les Sacrifices Levitiques furent abolis, par la mort de J. C. mais il n'en est pas de même de la Loy Morale, à laquelle la mort du Sauveur donne un surcroist d'authorité. Si J. C. sit mal de se soumettre à l'injustice de l'authorité Judaïque & Romaine, nous n'en devons pas suivre l'exemple; mais s'il fit bien, comment est il possible que sa soumission nous puisse dispencer d'une pareille obeissance, & qu'une bonne action condamne ceux qui tâchent de l'imiter? & pourquoy estce que cette Obeissance parfaite du Redempteur, ne nous dispence pas de toutes les autres obligations des Loix Divines, aussi bien que de celles de l'obeissance & de la foumission aux Princes? Je sçay que les Antinomiens ont ofé avancer que J. C. ayant entierement satisfait pour nous à la justice Divine, tous les fidelles avoient aussi satisfait à la Loy par J. C. & que nous ne fommes plus obligés au payement d'une debte

Tein

dre,

Ian.

de

aye

ty-

ent

gu-

iti-

C.

Loy

eur fit

ho-

de-

en,

ion

an-

eux

eft-

tes

uffi

les

ous

ine

ote

debte qu'il a dêja payée pour nous: mais ils n'ont pas esté affez ridicules, pour dire que les merites & la mort du Sauveur, aye nen changé à la nature du bien & du mal, cu aboli aucunes des Loix de Dieu, la Loy n'a rien perdu de sa force, & rien ne nous àdispencé ces devoirs de l'obeissance ; mais les fidelles, selon eux, ne sont plus soumis à la Loy, qui ne peut plus exiger de Justice personnelle, parce qu'elle a dêja esté accomplie par J. C. mais ces gens devroient aussi dire que J. C. n'a pas seulement accompli la Loy de la foumission & de l'Obeiffance Paffive, comme une condition requise au salut, mais qu'il la entierement abolie, comme une regle qu'il n'estoit plus necessaire de suivre.

La mort du Seigneur n'a rien ajoûté aux droits ni a la liberté civile dont on jouissoit auparavant, & n'a rien changé au seculier, ni à l'exterieur : l'Ecriture nous parle toû-Re- jours de cette mort, comme étant l'expiation de nos pechez; ou comme étant le gage & le sçeau du Nouveau Testamment; la mais cette expiation ne nous dispence pas de l'obeissance que nous devons aux Puis-C. fances Superieures: car quel rapport y a-t il entre l'expiation de nos pechez, & cette licence pretendite, de resister aux Princes? & comment prouvera-on que le pardon de nos pechez nous dispence de l'obeissance

que nous devons au Souverain? dumoins ce n'est pas sur le Nouveau Testamment qu'on peut sonder cette licence, car il ne s'y trouvera jamais rien de cette nature. Nous avons déja entendu, quelle a esté la Doctrine de J. C. & puis que le Nouveau Testament est seéllé de son sang; c'est sort se méprendre, de nous persuader qu'il nous aye acquis aucun autre Privilege, que ceux

qu'il a nommés dans l'Evangile.

Il est vray qu'il a acquis une liberté aux Chrestiens, mais pour les avoir affranchis du peché, il ne les a pas dispencé de l'obeissance; vous connoitrez la verité, leur dit-il en S. Jean 8. chap. 32. vers. & la verité vous affranchira, c. a. d. que la puissance de l'Évangile les affranchiroit de la domination tyrannique du peché, & leur laisseroit la disposition entiere d'eux mémes; & voila pourquoy il ajoûte, en verité, en verite je vous dis, que quiconque commet le peché, est esclave du pechí: or l'esclave ne demeure pas toujours en la maison, mais le fils y demeure toujours; si donc le fils vous affranchit, vous serez veritablement francs, 8. S. Jean, 34, 35, 36. vers.

On dira peut estre que S. Paul conseille aux Corinthiens, de soutenir, autant qu'ils pourront, le droit de leur liberté civile & Politique, parce que selon luy ils sont les affranchis de J. C. & que ce raisonnement

femble

fer

po fer

pe i

ch cel

femble insinuer qu'il y a un si grand rapport, entre le spirituel & le seculier, qu'il
seroit mal-seant aux affranchis de J. C.
d'estre serviteurs des hommes, 1. Corintiens 7. chap. 21, 22, 23, vers. Est tu appellé Sers? ne t'en chaille: mais si tu peux
ètre en liberté, uses-en plutôt: car le Sers
qui est appellé en nôtre Seigneur, & l'affranchi de nôtre Seigneur; semblablement aussi,
celuy qui est appellé en liberté, est Sers de
Christ: Vous etes achetez par prix, ne

Sayez point Serfs des hommes.

K

S

ľ

4

Mais que pretend-on prouver par ces paroles ? est-ce que la soumission est incompatible avec la liberté du veritable Chrestien? L'Apôtre dit expressement le contraire, car celuy qui est serviteur, ne laisse pas d'estre affranchi de J. C. Ou que nôtre Sauveur nous ayans affranchis, nous deffend toutes sortes de soumissions aux hommes: la pratique de l'Apôtre y est expressement contraire, car il ne conseille pas aux serviteurs Chrestiens, de quitter leur Maitres, comme ils auroient du faire si J. C. leur eut acquis une liberté seculiere: il en est même si éloigné, que quoy qu'Onesime qu'il avoit converti, & qui s'étoit enfui de son Maître Philemon, & luy fut fort utile pour le service du Ministère, il ne voulut pourtant pas retenir, sans la permission de son Maître, & c'est pour le demander mander, qu'il écrivit l'Epitre à Philemon, comme il se peut voir aux versets, 10, 11, 12. &c. & il conseille aux Chrétiens de ne pas s'affliger pour estre serviteurs, parce que cela ne porte aucun prejudice à la liberté Chrestienne, cependant que s'ils se pouvoient affranchir par des moyens honnestes & licites, ils devoient le faire, parce que la liberté se doit toûjours preserrer à la servitude, principalement lors que les Chrêtiens servoient chez des Maîtres infidelles, comme cela étoit sort commun du

temps de S. Paul.

J'avoile que l'Apôtre dit en termes expres, Vous etes rachetez par prix, ne soyez donc pas Serfs des hommes; mais il n'apprend pas par là aux Serviteurs, de fecouer le joug de leurs Maîtres, puis qu'il renvoya luy même Onesime, à son Maître Philemon: mais si je comprend le sens de ces paroles, c'est seulement que les serviteurs Chrêtiens qui ne pouvoient obtenir leur liberté, ne devoient pas, du moins, servir aux debauches, ni aux passions, de leurs Maîtres infidelles: car quoy que la fervitude civile, ne soit aucunement incomparible avec la liberté Chrêtienne, il leur est pourtant desfendu de servir leurs Maitres dans les choses criminelles, & lors qu'ils étoient tentés de le faire, ils devoient le fouvenir, qu'étans les affranchis de J. C. ils

d

re

do

fra

do

ef

cu

po

me

nif

mo

reu

la

req

ils ne devoient plus servir aux vices de leurs Maîtres, ni aux leurs propres.

Mais cecy n'a rien de commun avec la foumission qu'on doit aux Puissances Souveraines, & l'Apôtre ne dessend pas aux Chrêtiens d'obeïr à l'authorité civile. Il étoit bien permis aux serviteurs Chrétiens, d'obtenir leur liberté par toutes les voyes legitimes; mais les sujets ne se peuvent jamais dispenser de l'obeissance deüe à leurs Princes, qu'en changeant de Païs, ou en s'opposant à leur pouvoir; or l'un & l'autre est également contraire à la Doctrine de Saint Paul, qui ne permet pas aux serviteurs, de s'ensuir de leurs Maîtres, & beaucoup moins de se mettre en liberté par la resistance & par la rebellion.

Mais la condition des sujets est bien dissertente de celle des serviteurs, & les sujets ne doivent pas seulement desirer de se voir affranchis de l'obeissance deue au Souverain les domestiques de ce temps là, étoient plûtôt esclaves que serviteurs, & ils étoient si occupés au service de leurs Maîtres, qu'ils pouvoient à peine, derober quelques momens, pour vaquer aux devoir du Christianisme; les sujets Chrêtiens étoient bien moins contraints, même sous les Empereurs Payens: & à la reserve du temps de la persecution, ils avoient toute la liberté requise pour le service Divin; mais comme

r

a

n-

ır î-

ils fe il n'en étoit pas de même des serviteurs, l'Apôtre leur conseille de s'affranchir, lors

qu'ils en ont des moyens licites.

Pour conclurre, il y a eu des gens, même du vivant des Apôtres, qui entêtés de cette pretendie liberté, croyoyent la condition de serviteur, ou même de sujet, indigne d'un Chrêtien : c'est pourquoy Saint Paul les avertit ici, que pour être serviteurs, ils ne sont pas moins en possession de la liberté Chrétienne, & qu'il a si souvent repeté le commandement d'obeir aux Maîtres: & c'est pour cette même cause que Saint Pierre deffend aux Chrêtiens, de desobeir à leurs Maîtres, sous pretexte de cette liberté, dont on abusoit dés lors, & qui jusques à present, interrompt la tranquillité publique ; car il leur dit, étans libres, non pour vous servir de vêtre liberte, comme d'un voile qui couvre vos m'chantes action, mais pour agir en vrais serviteurs de Dieu.

## CHAP. IV.

De la Doctrine de Saint Paul, sur l'article de l'Obeissance Passive.

A Yant déja veû la Doctrine & l'exemple du Sauveur, considerons aussi la Doctrine & l'exemple de ses Apôtres. Ce n'est pas que l'authorité de J. C. ne suffisent pour établir une Loy, ni qu'elle eût besoin d'être appuyée par l'authorité des Apôtres; mais c'est que la Doctrine de l'Obeissance Passive, paroîtroit plus suspecte, si les Apôtres, qu'il avoit instruit luy méme des mysteres les plus prosonds de son Royaume, ne l'eussent enseignée : c'est dont par leurs textes, que je tacheray de prouver clairement, que les Apôtres ont toûjours preché la Doctrine, & suivi l'exemple de leur Maître.

Je commenceray par Saint Paul, qui s'est expliqué fort clairement sur cét article, 13. Rom. 1, 2. vers. que toute personne soit soumise aux Puissances Superieures; car il n'y a point de Puissance qui ne vienne de

G 3 Dien,

Dien, & c'est luy qui a ordonné celles qui sont fur la terre : C'est pourquoy celuy qui s'oppose aux Puissances, resiste à l'ordre de Dieu, & ceux qui y resiste, attirent la condamnation fur eux memes. La relistance aux Puissances ne scauroit étre plus expressement desfendie, qu'elle l'est par ce texte; mais comme beaucoup de personnes ont taché d'en pervertir les paroles, & de faire dire à Saint Paul, ce qu'il n'a jamais penfé, je les diviseray en trois parties.

1. La Dectrine enseignée par l'Apôtre, que toute personne soit soumise aux Puissances Superieures: 2. La raison dont il appuye cette Doctrine, Cariln'y a point du Puissance qui ne vienne de Dieu, & c'est luy qui a ordonné celles qui sont sur la terre, c'est pourquoy celuy qui s'oppose aux Puissances, resiste à l'ordre de Dien. 3. Le châtiment reservé à ceux qui auront la hardiesse de s'y opposer, & cens qui y resistent, attire la condamnation sur eux mimes.

Dans ces Paroles de Saint Paul, que toutes personne soit sujette auz Puissances Superieures, il y a trois choses à considerer. I. ce que l'Apôtre entend par ces premieres paroles, que toute personne. 2. Quelles sont ces Puissances Superieures. 3. Ce

qu'il appelle foumission.

Les paroles Grecques mira fuzi, par une maniere de parler affez commune dans dans l'Ebreu, signifient toute personne: car comme l'homme est composé du corps & de l'ame, l'une ou l'autre se prend souvent pour la personne entiere; quelque fois le mot de chair, quelque fois celuy d'ame, fignifient 1 homme: & puis qu'ici les mots de toute ame, est opposé à celuy de Puisfances Superieures, il faut entendre par là, toutes les personnes que Dieu n'a pas revétu de cette authorité. Les Papes, les Evéques, & les Prétres, n'y font pas moins comprises que les personnes seculieres, & ces paroles ne s'adressent pas moins au corps entier du Christianisme, qu'au moindre particulier de ce corps, & nous ne devons point y faire de reserve, puis que le texte n'en fait aucune.

L'Apôtre a voulu ici condamner toute forte de refistance qui se peut faire aux Puissances Superieures; & s'il y eût eu aucune personne qui eusse eu droit d'y resister, il auroit fait cette regle moins generale: car peut-on croire que si S. Paul eût reconnu la prerogative de S. Pierre, & celle de ces successeurs, qu'il eût écrit aux Chrétiens de Rome, de se soumettre aux Empereurs, sans parler de l'authorité plus étendue de leur Evéque.

lt

e

r

e

Saint Paul n'ordonne cette soumission aux Puissances Superieures, que parce qu'il n'y en a aucune qui ne vienne de Dieu;

le

pl

de

po

ce

o d

de

q

fe

u

C

li

il

er

le

P

P

aı

& c'est se soumettre à luy, que d'obeir aux Princes qui le representent. Cecy regarde aussi bien le Pape, que le moindre des Chrétiens, s'il n'aspire à une authorité plus grande que celle de Dieu même, car comme le Prince se voit armé de l'authorité de Dieu, on ne luy peur resister que par une commission plus expresse, & moins limitée. Si le Roy dependoit du Peuple, je demeure d'accord qu'il seroit, Rex major singulis, sed minor universis, mais comme il est le Ministre de Dieu, qu'il a revestu de sa propre authorité, c'est par elle qu'il est plus grand que tous ses sujets ensemble.

Il est manifeste que le commandement de l'Apôtre, regarde, sans reserve, toutes fortes de personnes; parce que la tranquillité du Public ne sçauroit autrement être affeurée: un particulier s'expose à la punition, s'il resiste au Prince; mais un grand nombre de rebelles conjurés, se peut rendre redoutable aux plus puissantes Monarchies; tant plus grand est le nombre de ceux qui se rebellent contre leur Prince, tant plus grand en est leur crime, parce que les suites en sont plus dangereuses, & que l'authorité Divine en est attaquée avec plus de force & d'insolence. Si les Apôtres n'eussent deffendu aux Particuliers, de resister aux Princes, que parce qu'il y alloit de la vie; & s'ils leur

leur avoient dit, qui s'ils se voyoyent les plus forts, ils en pouvoient secouer le joug, & qu'une telle entreprise, ne seroit pas seulement legitime, mais heroïque, ils eussent tres mal affeuré la tranquillité du monde, & eussent contredit en termes expres, aux paroles suivantes, qui nous apprennent, que les Princes sont ordonnés de Dien, & que ceux qui s'y oseront oppofer, seront infailliblement punis, soit dans ce monde, soit dans celuy qui est à venir; or ce n'est pas desfendre la resistance, que de la deffendre seulement aux plus foibles; c'est neanmoins ce qu'on pourroit tirer de ces paroles de l'Apôtre, si elles ne regardoient aussi bien la force unie des sujets, que celles des personnes particulieres.

Ce seroit sans justice, que l'Apôtre deffendroit aux particuliers, de resister aux Puissances Superieures, s'il étoit permis à une nation entiere, de prendre les armes contre son Prince, pour la desence de sa liberté, & de ses Privileges; mais quand il dit icy, que toute personne soit sujette, il entend particulierement la nation entiere, ou une partie considerable d'icelle, qui seule est capable de troubler la tranquillité publique, attendu que la rebellion d'un particulier, étant de sort peu de consequence, est bien tôt reprimée, & même qu'il arrive sort rarement, qu'un particulier,

prenne

prenne les armes contre son Prince: La resistance est d'autant plus criminelle, qu'el le est plus dangereuse par le grand nombre des mutins; & la Majesté Sacrée d'un precepte Apostolique, n'auroit garde de dessendre à un particulier, la resistance, qu'elle permettroit à une multitude de conjurés; le corps de la nation n'est pas moins sujet, que chaque particulier: & c'est par cette raison, que le Parlement d'Angleterre, s'est publiquement expliqué sur l'Article de soumission deue au Roy, & que les Loix ont hautement prononcé, que toute guerre contre le Souverain, soit offensive, soit dessensive, est toûjours criminelle.

Il est temps d'examiner qu'elles sont les Puissances Superieures dont parle S. Paul, qu'il nomme Lucius impexérais) ce qui signifie l'authorité supreme d'une nation, exercêe, soit par un Roy, soit par une Republique : lors que l'Apôtre écrivit cetce Epitre, l'authorite Souveraine étoit exercée par les Empereurs Romains, c'est pourquoy quand il leur commande de se foumettre aux Puissances Superieures, c'est à l'Empereur qu'il entend qu'il se soumette. Saint Pierre s'exprime sur cét Article, en fa 1. Epitre, 2. chap. 13. vers. Soyez donc soumis, pour l'amour de Dieu, à tout homme qui a du pouvoir sur vous, soit au Roy, comme au Souverain, is ispexeuti, Une

Une Puissance Souveraine & incontestable, est absolument necessaire dans tous les Etats bien reglés, parce que sans cela, les controverses iroient à l'infini; si chacun étoit Juge de ses propres differens, chacun gagneroit apparemment sa cause, mais ce n'est que par force qu'ils se pourroient saire obeir, ce qui romproit tous les liens de la societé humaine, & ne lais-

seroit en sureté que les plus forts.

Il n'y a rien de si ridicule, que de se figurer cette Puissance Supreme, obligée de rendre compt de ses actions, parce que ceux qui luy font rendre compte, ont une authorité au delà de la sienne, qui n'est plus Souveraine, mais subalterne. Dans ces dernieres années, quiconques eût enseigné cette Obeissance Passive, auroit passé pour ennemi du Public; on l'auroit accu'é de fouler aux pieds les Loix, de violer les Droits & les libertés du sujet, & d'Eriger un Thrône pour la tyrannie: mais s'il y en a encore qui ne foient pas desabusez de cet erreur, ils m'obligeroient de proposer un modele d'authorité, qui, fans être absolu & incontestable, puisse regler la Societé humaine, ou furvenir aux necessitez d'un Etat.

Dés qu'il n'y a plus d'authorité Souveraine, il n'y a plus de decision de controverse, il n'y auroit plus de commandment,

ſç

d

16

q la find of the d

n'y d'obeissance, nous serions tous de petis tyrans, & sans cette soumission volontaire, on ne verroit que du desordre & de la confusion dans le monde.

Ce que nous prouvons d'ici est, 1. Qu'une authorité Souveraine, est absolument necessaire dans la Societé civile. 2. Qu'on ne sçauroit concevoir l'idée d'une authorité Souveraine, s'il n'est absoliie, & s'il n'est dessendu d'y resister. 3. Qu'en quelque nation que ce foit, cette authorité, à laquelle il est deffendu de resister, est la Puissance Souveraine dont parle l'Apôtre: Et cecy prouve manifestement, que la Couronne d'Angleterre, est une Couronne Imperiale, & qu'elle en possede tous les Droits & les Privileges : Car les Loix Fondamentales de l'Etat, ont declaré, que la Personne du Roy est Sacrée, & qu'il est deffendu de luy resister. Le serment de fidelité, est celuy, par lequel nous reconnoissons le Roy pour supreme, dans ses Royaumes, aussi bien pour l'Ecclesiastique, que pour le Seculier, & qu'll n'y a que Dieu qui foit au dessus de luy : Ces Loix qui ont remis entre ses mains, l'épée de la Justice, & qui prononcent coupable du crime de Leze Majesté, tous ceux de ces Sujets qui luy feront la guerre; cette autre qui dit expressément, qu'aucune des Chambres du Parlement, ni même toutes les deux, ne *<u>fcauroint</u>* 

e-

i-

la

u.

2.

ne

&

n

i-

r,

1.

1e

1-

IS

X

le

IS

ii

e

sçauroient faire une guerre, offensive, ni deffensive, contre la personne, ni contre le successeur legitime de sa Majesté; cette autre qui nous deffend, de prendre les armes contre le Roy, sous quelque pretexte que ce puisse être, & qui nous fait detester la trahison, de ceux, qui sous le nom de son authorité, prennent les armes contre sa personne, ou contre ses Ordres. Ces verités si manifestement expliquées, par les deux Chambres du Parlement, aussi bien que dans les Siecles passez, que dans le nôtre, si fortement souteuuës par la Majesté de nos Loix, font affez voir, que l'authorité du Prince est Souverain, & qu'il est deffendu de luy resister.

J'en connois qui ont maintenu, que cette authorité Souveraine, ne regardoit pas la personne du Prince, mais la dignité des Loix, qui font si facrées, & si venerables: Qu'il est bien vray, qu'on se doit soumettre aux Princes, qui se soumettent volontairement aux Loix, & que le precepte de l'Apôtre, n'exige pas moins cette obeissance des Roys, que des Peuples, qu'ils devoient aux Loix la même foumission, qu'ils attendent de leurs Sujets, & qu'on ne doit plus reconnoître pour une Puissance Superieure, un Prince qui les a violées; & qu'enfin, on peut legitimément prendre les armes pour la defence de l'authorité du Souverain, Souverain, contre ses usurpations, & mê.

exp

puis

qu'i

hor

la i

fob

qu

ces

bie for Er

pc

di

tr

C

me contre sa personne.

Pour répondre à ce raisonnement, il faut considerer que ce texte fait assez voir de foy même, que S. Paul ne parle pas ici des Loix, mais des personnes, & que ce ne font pas les Loix, mais les Princes, qu'il nous oblige de reconnoître. Il ne se lira jamais dans les Autheurs Sacrées, ni Profanes, que les Loix ayent jamais été appellées Puissances Superieures, & le mot Grec ¿ξεσία, qu'on voit souvent dans le Nouveau Testamment, n'a jamais signissé que la Personne du Prince. Il me seroit sacile de prouver cette verité, par un grand nombre d'examples; mais je me contenteray de faire voir, qu'il est impossible que ce mot aye d'autre signification dans nôtre texte. Il est dit, au 2. vers. que ces Puifsances sont de Dieu, & qu'il les a luy même expressement ordonnées; or je ne croy pas que cela fignifie toutes fortes de Loix, parce qu'il y en a beaucoup qui font fort éloignées d'être Divines. Il dit au 3. vers. que ce font les Princes qui sont à craindre, & que c'est d'eux qu'on doit attendre les peinnes & les recompenses : Veux tu, dit il, ne pas craindre les Puissances? fais bien & tu en seras loue. Or que serviroient les Loix, si le Prince ne les mettoir en execution. Au verset 4. le mot de Puissance est expliqué, expliqué, par celuy de Ministre de Dieu, puis qu'il est dit, que ce n'est pas en vain qu'il porte l'épée, qui est le propre des hommes, & non pas des Loix.

D'ailleurs l'Apôtre parle en ce texte, de la resistance à ces Puissances, en opposant la sorce par la sorce. Or on peut bien desobeir aux Loix, mais on ne peut resister

qu'aux personnes.

iê.

ici

ce

es, fe

ni

té

ot le fié aid

y

re /-

S

C'est en vain qu'on pourroit dire, que ces mots de Puissances Superieures, peuvent bien signifier un Prince, mais un Prince soumis aux Loix: Car S. Paul parle des Empereurs Romains, qui ne reconnoissoient point d'autre Loy que leur volonté.

Cette Epitre sut écrite du temps de Claudius, ou de Neron, qui n'avoient pas trop de veneration pour les Loix; & c'est cependant à ces Puissances Superieures, que S. Paul leur ordonne de se soumettre.

J'avouë que la difference est grande d'un Prince, qui se doit conformer aux Loix Fondamentales, & connuës de son Royaume, à un Empereur qui n'a que sa volonté à consulter; mais il n'y a point de Loy qui aye aucun rapport avec la definition des Puissances Superieures; c'est par les Loix, qu'un Prince limité, doit regler ses actions; on ne sçauroit dire, qu'il doive se soumettre aux Loix, parce qu'il n'y a point de Puissance Superieure à la sienne qui le puisse punir,

punir, si il les a violé: Et qu'est-ce qu'un Puissance qui n'a pas droit de se faire obeir?

Il est temps de considerer, ce que l'A. pôtre entend, par le mot de foumission, qui comprend generalement tout ce que nous devons aux Princes Souverains, c. a. d. une obeissance volontaire à tout ce qu'ils peuvent commander de justé & legitime, une foumission resignée, lors qu'ils nous corrigent, ou qu'ils nous punissent, l'honneur ou le respect qui est duë à leurs Personnes, & le tribut & les imposts qui leur font necessaires : voila pourquoy l'Apôtre ajoûte, au vers. 7. Rendez donc à chacun ce qui luy est den ; le tribut, à qui vons deves le tribut ; les imposts , à qui vous devés les imposts; la crainte, à qui vous deves la crainte ; & l'honneur , à qui vous devés l'honneur : mais cecy regarde plus particulierement l'Obeissance Passive, qui seule fait parfaitement voir, jusques où un Chrêtien est obligé de se soumettre: nous ne fommes pas toûjours obligés de leur obeir, parce que leurs commandemens peuvent être injustes; mais quelque injuste qu'ils puissent être, la resistance est toûjours criminelle.

Quand un Prince abuseroit de son pouvoir, & qu'il opprimeroit ses Sujets, ce n'est qu'à Dieu que nous en pouvons ap-

peller,

pe ce Pa fili

fift

no

tre

ce

ľ

po

la

P

qu

ro

2 1

lei

D

qu

te

au

fai

êt

th

te

qu

peller, comme au protecteur de l'innocence opprimée; C'est ce que dit Saint Paul, celuy qui resiste à la Puissance, resiste à l'Ordonnance de Dieu, & ceux qui y resistent, &c. & c'est cette resistance qui nous est absolument dessenduë.

re

1.

n,

le

d.

ils

e,

r-

n-

n.

ur

re

in

us

le-

us

us

us

ui

ú

e :

de

ns

n-

eft

u-

ce

p-

er,

Sondons un peu les raisons dont l'Apôtre se sert pour prouver & pour appuyer cette Doctine, de la foumission, & de l'Obeïsance Passive: Car, dit il, il n'y a point de Puissanae qui ne vienne de Dieu, & c'est luy qui a ordonné celles qui sont sur la terre ; c'est pourquoy , celuy qui resiste aux Puissances, resiste à l'Ordonnance de Dien. Voici donc le veritable sens de ces paroles, que c'est Dieu qui a placé sur le Thrône, les Princes Souverains, qui sont ses Viceroys & ses Ministres, & que puis qu'il les a revêtus de sa propre authorité, ceux qui leur resistent, resistent à l'Ordonnance de Dieu, qui ne se trouve pas moins offencé, que le Prince, par la rebellion; de même que ceux qui resistent aux Puissances Subalternes, refistent aussi au Prince qui les a authorisé: ce raisonnement, confirme puisfamment la foumission : car quel que puisse être un Prince, on m'avouera, que l'authorité de Dieu doit être absoluë & incontestable, sur tous les hommes, parce qu'il est le Seigneur & le Monarque du monde; & puis que c'est de sa main, que les Princes

Princes de la terre ont reçeu leurs Couronnes, qui est-ce qui sera assez hardi pour s'opposer à Dieu ? Quiconques reconnoit la toute puissance de Dieu, n'osera jamais y refister. & celuy qui est convaincu que les Princes sont établis par Dieu même, n'obeïra pas moins à leurs commandemens, qu'à ceux de Dieu.

10

p

P de

la

th

fò

m

qu D

&

me

Di

tre

ran qu

Ver

foi

s'ar

Il ne ne sera pas inutile, de découvrir les artifices dont quelques uns se sont servis pour éluder la force de ce raisonnement,

& pervertir le sens de l'Apôtre.

Quelques uns reconnoissent bien la verité de cette Doctrine, qui enseigne que les Souverains ont êté placés sur leurs Thrônes, par la Loy de Dieu, mais ils disent que ty les Princes ne sont pas autrement de Dieu, vo que tout le reste des choses; que la Providence dispose de tout, & que les guerres, les famines; en un mot toutes fortes de ma- me ledictions, font aussi de Dieu, mais qu'il ne s'en suit pas, que, lors que Dieu nous no envoye ses punitions, il nous soit deffendu de les prévenir, ni qu'il soit desfendu de secouer le joug d'un tyran, encore que san Dieu nous y ait soumis : cela veut dire en effet, que l'Apôtre raisonne fort legerement, quand il a voulu prouver, que la resistance est criminelle, parce que l'authorité des Princes vient de Dieu, & que nous pouvons aussi legitimement, resister à la violence

lence d'un tyran, qu'à l'infection d'une peste, qui n'est pas moins envoyée de

Dieu, que le tyran.

on-

our

oit ais

lue

ne,

ns,

rir

vis

nt,

ité

les

es,

vi-

es,

na-

uʻil

ous

ef-

du

ue

en

nt,

nles

ou-10-

ce

Je soupçonne fort que ces gens ne sont pas plus convaincus de l'inspiration de Saint Paul, qu'il ne le sont de l'authorité des Princes, autrement il leur seroit fort facile. de conclurre, que puis que Saint Paul fonde la Doctrine de l'Obeissance Passive, sur l'authorité que les Princes tiennent de Dieu ( son argument ne pouvant être que tressolide, s'ils avouent qu'il étoit Divinement inspiré,) qu'aussi il se trouve quelque petite difference, entre l'Election que Dieu fait d'un Roy, quoy qu'il devienne tyran, & la punition d'une peste qu'il enjue eu, voye. Le sens commun nous dicte, que Dieu n'établit des Roys, que pour regner, & quoy qu'ils foient quelque fois des Jugemens de Dieu, ce sont pourtant des Jugemens, aufquels nous fommes obligés de nous foumettre, & dont il n'appartient qu'à Dieu de nous delivrer : car ce seroit se contredire, que de donner l'authorité au Prince, sans exiger l'obeissance du sujet. Les tyrans sont les Ministres de Dieu, encore qu'ils ne soient que les executeurs de sa vengeance; mais quoy qu'un Bourreau ne loit pas moins à craindre que la peste, c'est s'attaquer au Prince, que de luy resister.

D'autres disent, que quand Saint Paul

nous

nous affeure, qu'il n'y a point de Puissance qui ne vienne de Dieu, & que c'est luy qui a ordonné celles qui sont sur la terre, il a voulu seulement parler de l'institution de la Puissance civile, puis que le sens de ces paroles ne se rapporte pas à tous les Princes qui sont en possession de cette Puissance. Ils demeurent d'accord que l'institution de la Puissance civile, vient de Dieu, mais ils ne sçauroient croire que Dieu leur ait envoyé des Princes méchans & impies: ils avouënt bien qu'il peut les soussir, comme il permet le reste des maux, mais ils ne veulent pas que les tyrans soient expressement ordonnés par Dieu même.

Mais n'y a-t-il pas quelque fois de justes raisons, qui puisse obliger Dieu à nous envoyer des mauvais Princes, & s'il s'en peut trouver, la Doctrine de la Providence n'est nullement offensée par cette Doctrine : Les Societés humaines ne tendent qu'à la conservation de la tranquillité publique, dont il n'est pas jamais impossible de jouir, même fous un Tyran; mais Dieu a des veuës bien plus éloignées, & c'est par le ministere des bons ou des mauvais Princes, qu'il punit le vice, & qu'il recompense la vertu ; & il n'y a rien où la Providence Divine se soit plus signalée, que par le choix des bons Roys, ou des tyrans: de la vient, qu'il appelle le Roy d'Affy-

rie,

q

n

0

n

1 8 f

d E d d a q v fill r gs

rie, la verge de sa colere, & qu'il dit, qu'il l'a suscité pour la punition d'une nation

hypocrite, 10. Esaie, 6 vers.

nce

gui il a

de

ces

rin-

an-

tu-

eu,

eur

ils

me

ne

Te-

ju-

s'il

ro-

tte

en-

ité

ffi.

ais

&

lu-

ril

la

uc

is:

fy-

J'ay déja assez prouvé, que par ces mots de Puissances Souveraines, l'Apôtre entend la Personne des Princes Souverains, qui ont toûjours êté ordonnés par Dieu même: & c'est ce que nous enseigne Jeremie, au 27. chap. 5, 6. vers. Fay fait la terre, & l'ay donnée à celuy qu'il m'a plu: & maintenant j'ay donne toutes ces terres en la main de Nabuchadnezzar, Roy de Babylone, mon serviteur; & c'est ainsi que Dieu nomma Cyrus, tant d'années avant sa naisfance, 44. Esaie, 28. vers. 45. chap. 1, 2, 3, 4. vers, pour être son Pasteur, & pour accomplir sa volonté, en rebatislant Jerusalem. C'étoit aussi la croyance des premiers Chrêtiens, persecutés par les Empereurs. Tertullien qui écrivit du temps de Severe, reconnoit, que Cæsar sut éleu de Dieu, & que les Chrêtiens avoient un attachement particulier pour luy, parce que leur Dieu l'avoit fait Empereur; & voicy comme il s'exprime au chap, 33. de son Apologie, Sed quid ego amplius de Religione atque pietate Christiana in Imperatorem, quem necesse est suspiciamus, ut eum quem Dominus noster elegit, & merito dixerim, noster est magis Casar, à Deo nostro constitutus.

Si

Si nos adversaires tombent d'accord, que l'institution de l'authorité civile qui vient de Dieu, nous oblige à l'Obeissance Passive, je n'ay plus rien à leur demander, & je n'examineray plus si les paroles de l'Apôtre se doivent entendre de l'institution civile, ou de la Personne du Prince; mais sans cela ils se trouveront obligés d'avouer, ou que le raisonnement de l'Apôtre est bien peu sort, ou qu'ils ont mal expliqué le sens de ces Paroles.

Saint Chrysostome, par ces Puissances ordonnées de Dieu, n'entend que la Puissance civile, qu'il reconnoît comme établie de Dieu: mais il n'a ose dire que la Providence Divine nous envoyât des Princes impies; il prêche neanmoins l'Obeissance Passive, parce que la Puissance Souveraine, encore que tres mal exercée, est totijours ordonné de Dieu; mais je croy que l'Obeissance Passive, sera bien mieux soutenue, si nous reconnoissons que c'est du commandement expres de Dieu, que tous les Princes du monde, tiennent leur authorité.

D'autres refusent de croire, que ce soit de Dieu que les Princes ont reçeu leur authorité, quoy que l'Apôtre nous en asseure en termes exprés. Mais sans les accabler par l'authorité du même Apôtre, voyons les raisons dont ils tâchent de soutenir leur

opinion.

opinion. Ils disent donc, qu'il est manifeste, que dans toutes les nations, les Princes ont êté élevés au Thrône, par l'élection du peuple, ou par le droit d'une succession établie par les Loix publiques; ce qui présuppose le consentement du Peuple; & que les Roys ensin, ne sont que dépositaires d'une authorité limitée, & dont ils sont obligés de rendre compte à ceux qui les ont choisis.

lue

ent Mi-

& pôci-

ais

ër,

eft

qué

ces

nif-

ta-

la

in-

an-

ve-

oû-

lue

ou-

du

ous

10-

oit

lu-

are

oar

les

eur

Or quand il seroit veritable que les Princes sussent élevés au Thrône par leurs Sujets, (ce qui n'est pourtant pas vray, dans les conquêtes, ni dans les Royaumes Hereditaires, puis qu'il paroît que l'Empire Romain étoit électif, du temps de l'Apôtre, & que les Princes étoient toûjours choiss, ou par le Senat, ou par l'Armée.) On m'obligeroit infiniment, de m'éclaircir quelques questions, qui me paroissent douteuses.

1. Si Dieu ne fait rien que ce qu'il fait immediatement par son propre pouvoir? S'il ne peut choisir & nommer un Prince, que par une voix expresse du Ciel, ou en envoyant un Ange pour luy mettre la Couronne sur la teste? Si par des moyens qui nous sont inconnus, il ne luy est pas sort facile de choisir par le peuple, celuy qu'il avoit déja choisi luy même? Ne pourroiton pas aussi bien dire, que Dieu ne fait rien que par miracle, parce que tout le reste H 4

semble avoir des causes naturelles? Le chiox du peuple, n'est que la suite de l'élection Divine, n'empêche aucunement que les Puissances ne soient ordonnées de Dieu.

PV

Encore que le Prince soit choisi par le Peuple, s'ensuit-il qu'il luy soit redevable de son authorité, ni qu'il soit obligé de luy rendre compte de ses actions? Cecy ne se trouvera pas vray dans les Societés civiles; une ville peut bien avoir droit de se choisir des Magistrats, mais ce n'est pas à la Populace, mais, au Prince, que le Magistrat est redevable de son authorité : c'est ainsi que le Peuple peut choisir un Prince, mais c'est Dieu qui le revest de la Puissance Royale ; en effet, puis que le Peuple n'a pas droit de gouverner, seroit il possible qu'il donnât une authorité qu'il n'a pas? Dieu est l'unique Maître de monde, & par confequent l'unique dispensateur des Couronnes. Ces gens nous voudroient-il faire croire, que l'authorité civile n'est fondée que fur le consentement du Peuple? mais c'est manifestement se contredire, puis qu'ils reconnoissent quelque fois, que l'institution du pouvoir civil, vient de Dieu, & même je ne voy pas, que sans une pareille authorité, un Prince puisse justement ôter la vie à un Sujet, quoy que convaincu du crime dont il est accusé, parce que personne n'a droit de disposer de sa propre vie, & par consequent

X

n

es

le

le

nfe

ir

u-

at

is

a-

il

u

1-

1i-

lt

S

n e

n

t

t

quent ne sçauroit donner au Prince, une authorité qu'il n'a pas luy même, & cette Puissance de condamner à mort, ne peut venir que du Seigneur de la mort & de la vie.

Si on me dit que tout homme à droit de deffendre sa vie, au dépens même d'un autre qui l'attaquera, & qu'il peut renoncer à ce droit deffensif, en saveur du Prince, & par consequent, luy donner pouvoir de vie & de mort sur luy: je répond,

1. Supposé que la Loy me permette d'ôter la vie à un homme, pour conserver la mienne, ce n'est tout au plus, qu'une authorité personnelle, que nous avons reçeus de Dieu, & de la nature; mais si on ne prouve, que Dieu & la nature, me permettent de disposer de ce droit, aussi bien que de l'exercer, mon consentement n'authorisera aucunément le Magistrat, à môter la vie.

2. Ce ne sçauroit être icy la source de l'authorité des Magistrats, parce que c'est un droit dont on ne se désait pas, & on n'est pas moins en possession du droit de se desendre, sous une Oeconomie civile, que si on vivoit parmi les Sauvages, qui ne reconnoissent point d'autres Loix, que celles de la nature: ou qu'on puisse vivre, il sera toûjours permis à un particulier, d'ôter la vie à celuy qui luy veut ôter la sienne, & la nature

nature n'en donna jamais davantage à qui que ce fût; si bien que le droit de l'épée, commise au Magistrat, est tout à fait different de celuy qu'on a de se desfendre, & ce ne sçauroit être delà, qu'ils l'ont reçeuës:

Car,

3. Le droit de l'épée commis au Magistrat, n'est pas seulement pour se desfendre, mais pour punir; & c'est une authorité. que la nature ne donna jamais à personne, sur ses égaux. La punition présuppose une subordination au Juge, & c'est ce droit de l'épée que le confentement universel du genre humain, ne sçauroit donner à un Prince, parce que personne ne l'eût jamais; & le Prince, lors qu'il porte l'épée, n'est pas Officier du Peuple, mais le Ministre de Dieu, pour executer sa vengeance, en punissant celuy qui fait mal, & c'est ce qui oblige l'Apôtre à nous dire, qu'il est necessaire que nous nous y soumettions, non seulement par la crainte du châtiment, mais aussi par le devoir de la conscience.

4. On me demandera peut être, si l'authorité usurpée, par un rebelle victorieux, vient de Dieu, & si c'étoit de luy que Cromwel reçeut la sienne? car en ce cas, il n'eût pas êté permis de luy resister, & bien moins d'attenter à sa vie; & tous ceux qui resusoient de se soumettre à luy, n'eussent

êté que des traitres, & des rebelles.

I or of

Je répond à cela, que le rebelle le plus heureux, n'est jamais en possession de cette Puissance Souveraine, durant la vie du Prince, auquel nous devons la foumission; & quoy que ces personnes se soient quelque fois emparées du pouvoir, par la permission de Dieu, ce n'est pourtant pas luy qui le leur donne, & alors ceux qui s'opposent à leur violence, ne resistent pas à l'Ordonnance de Dieu, mais a l'usurpation d'un homme. Les Roys ne meurent jamais, dans les Royaumés Hereditaires, parce que dés le moment qu'un Prince expire, la Couronne appartient au plus proche du Sang Royal; & celuy qui affaffine le pere, devient aussi tôt, le sujet du fils.

Il n'en est pas de même quand personne n'a pas plus de droit à la Couronne, que l'usurpateur, car en ce cas là, la possession de l'authorité Souveraine, semble en donner aussi le droit; C'est ainsi que beaucoup d'Empereurs Romains, qui avoient fort mal acquis la Couronne, ne laissoient pas d'être Princes legitimes, aprés l'avoir obtenuë, parce qu'elle n'appartenoit à personne par succession, & que tantôt l'armée, tantôt le Senat, saisoient élection des Empereurs, & ce chois êtoit toujours suivi de l'approbation publique; c'est pourquoy S. Paul ne conseille pas aux Chrêtiens, de s'insormer du droit des Empereurs, mais de

i

n

e

t

s'y soumettre, parce qu'ils étoient en possession de la Puissance Superieure; or cette authorité nous oblige à la soumission, quand nous ne voyons pas de Puissance plus legitime: & il faut supposer, que Dieu donne au Roy, la Puissance Souveraine & incontestable, lors qu'il luy donne une force, contre laquelle la resistance seroit inutile, & ce n'est pas delà que peut venir la rüine, ou la naissance d'une Monarchie: C'est ce qui se prouve manisestement par deux exemples de la Sainte Ecriture.

n J r c pl

F PZ d a n

n le b R a d v C fi n 8 v d life t

t

1. Lors que le Royaume d'Israel sut divisé, & que les dix Tribus se surent separées de la maison de Juda, & de la famille de David, Dieu n'avoit pas encore établi cette Monarchie. Il est vray qu'il en promit dix Tribus à Jeroboam, par la bouche du Prophete Ahijah, 1. Roys, 11. chap. 29. vers. &c. mais ce sut par cette même bouche qu'il menaça Jeroboam, d'exterminer entierement sa famille, 15. chap.

10, 11. vers.

Baasha accomplit cette Prophetie, par l'assassinat de Nadab, sils & successeur de Jeroboam, & ce sur aprés cela, qu'il s'empara du Royaume, & qu'il extermina toute la race de Jeroboam, 28, 29. vérs. cette trahison, & cette cruauté, se content parmi les pechés de Baasha, pour lesquels Dieu le menaça de détruire sa matson,

C.

d

i-

ie

1e,

e,

e

X

i-

1-

e

)-

e

),

e

0.

ır

le

il

la

ſ.

a

maison, comme il avoit détruit celle de Jeroboam, 1. Roys, 16. chap. 7. vers. mais comme il s'étoit emparé de la Puissance supreme, à laquelle personne n'avoit plus de droit que luy, il est dit, que Dien l'avoit élevé de la pondre, & l'avoit constitué Prince sur son Peuple Israel, 2. vers. Elah qui n'avoit pas plus de droit que son pere Baasha, luy succeda, & cependant Zimri qui l'affassina, est accusé du crime de leze Majesté, 20. vers. Ce sût aprés cét affaffinat, que Zimri usurpa la Couronne; mais ses pretentions n'étoient pas soutenues par la Puissance Souveraine; car quand le Peuple, qui êtoit campé aupres de Gibbetan, eût entendu que Zimri avoit tué le Roy, il fit êlection d'Omri, & alla aussi tôt affieger Tirzah, où Zimri s'êtoit emparé du Palais, & desesperant de se pouvoir sauver, il mit luy même le feu, & s'y brula: Ce fut apres cela que tout Ifrael fut divisé par les factions d'Omri, & de Tibni, mais celle d'Omri l'emporta; Tibni mourut, & Omri regna, 21. 22. vers. ce qui prouve manifestement, que quand la succession d'un Royaume n'est pas reglée, le droit de la Puissance en accompagne toûjours la posfession; & il est dessendu d'y resister : c'ètoit dans de pareilles conjonctures que ce trouvoit l'Empire Romain. Lors que l'Apôtre prononça, que toutes les Puissances font

sont ordonnées de Dieu, que quiconque se voit en possession de la Puissance Souveraine, à aussi droit de se faire obeir, & qu'il est

criminel de luy resister.

Il en est donc tout autrement du Royaume de Juda, dont Dieu avoit limité la succession à la famille de David, comme il paroit par l'exemple de Joash, qui fut caché six ans par sa tante Jehosheba, dans la maison du Seigneur : c'étoit pendant le regne d'Athaliah, qui s'étoit emparée de la Couronne, mais cela ne la rendoit pas Souveraine, & il n'étoit pas deffendu de luy resister, parce que Joash, fils d'Ahaziah, heritier legitime de la Couronne, estoit encore vivant, c'est pourquoy la septiéme année, le Grand Prêtre Jehojada, mit Joash sur le Thrône, & ne sut jamais accusé de trahison, ni d'assassinat, quoy qu'il eût fait mourir Athaliah, 2. Roys, 11. chap. ce qui fair voir manifestement, que l'usurpation ne scauroit détruire le droit d'une succession legitime: Encore qu'un usurpateur se soit emparé de la Puissance Souveraine, il n'y a pourtant aucun droit, & quoy que Dieu, pour des raisons secrettes, permet quelque fois de pareilles revolutions. Cependant, autant de fois que sa Providence pourvoit à la conservation des Princes deposés & banis, il conserve aussi le droit de la Puissance Souveraine; c'est ce qui se voit dans dans la vision de Nabuchadnezzar ; l'arbre est coupé, mais le tronc de ses racines est laissé en terre; le Royaume leur demeurera, des qu'ils auront connu que la domina-

tion est au Ciel, 4. Dan. 26. vers.

e,

Á

1-

c-il

1-

ıs

e

a

y

e

h

e

e

L'Apôtre ajoûte à cecy, la peine preparée a ceux qui refifte aux Puissances Souveraines, c'est qu'ils attirent la condamnation sur eux mêmes : où par ce mot de rejua il entend, sans doute, les peines éternelles de l'autre monde, aufquels la rebellion la plus heureuse n'échappera jamais, & ce n'est pas seulement par la crainte que nous devons à la Justice de Dieu que nous

fommes obligés à la foumission.

l'espere avoir prouvé que toutes sortes de personnes, Seculieres, ou Ecclesiastiques, tous les Magistrats Subalternes, toutes les Communautés, & même toute la force unie d'une nation, doivent être foumis au Souverain, & que toute sorte de refiftance, est absolument & universellement deffenduë: Que les Princes Souverains sont ordonnés de Dieu, dont la fagesse éclate dans la disposition des Sceptres & des Couronnes : qu'il se sert pour cét effet des causes subalternes, pour faire choisir ceux qu'il a préordonné, & que celuy qui y resiste, resiste à l'Ordonnance de Dien, qu'il s'oppose aurant qu'il le peut, aux arrests d'une sagesse toute puissante, qui

qui seule à droit de regler l'Oeconomie du monde, & que la rebellion la plus heureuse, n'échappe jamais à la justice de Dieu, qui les poursuit, même apres la mort, & les condamne en l'autre monde.

Voila l'abbregé de la Doctrine de Saint Paul, qu'il n'a pas seulement prêchée luy même, mais qu'il commande à Timothée & à Tite, Evêques d'Ephese, & de Crete,

de précher dans leurs Dioceses.

Il commande à Tite au chap. 3. vers. 1. de les avertir, d'etre soumis aux Princes & aux Magistrats, de leur rendre obeissance, & d'etre prests à faire toutes sortes de bonnes auvres. Or ce Commandement presuppose que la foumission étoit un devoir, connu de tous les Chrêtiens, & qu'il estoit aussi d'un si grand poids, qu'il estoit necessaire de leur en rafraichir la memoire. Ce devoir mal observé, à esté fort scandaleux pour le Christianisme; mais il y a des conjonctures, où il est si difficile d'y satisfaire, & il faut pour cela tant de resignation à la volonté de Divine, & tant de mepris pour les choses du monde, qu'il n'y a rien de plus facile que de l'oublier ; c'est ce qui a causé ce Commandement expres & pressant, que Saint Paul jugeoit être tres necessaire, parce qu'il sçavoit bien, que l'esprit de sedition, devoit causer d'étranges desordres dans le monde.

di

eu-

eu,

&

int

luy

te,

6

nes ose

de

iffi

ire

de-

ux

n-

re,

la

our

lus

usé

ue

ar-

di-

ns

est

C'est ainsi qu'il instruit Timothée, Je vous conjure donc, avant toutes choses, que l'on fasse des supplications, des Prieres, des demandes, & des actions de graces pour tous les hommes, pour les Roys, & pour tous ceux qui sont éleves en dignités, afin que nous menions une vie paisible & tranquille, dans toute sorte de pieté & d'honneteté, 1. Timot. 2. chap. 1. vers. On me dira peut être que cecy n'a rien de commun avec la foumission refignée, & l'Obeiffance Passive dont il s'agit, & que nous pouvons offrir nos Prieres à Dieu, pour des personnes ausquelles nous ne devons aucunes foumission; que nous sommes obligés de prier Dieu pour nos ennemis, & pour ceux qui nous persecutent; mais ce devoir ne nous deffend pas de nous opposer à leur injustes violences, & les prieres que nous offrons à Dieu pour le Roy, n'empechent pas qu'on ne luy puisse resister: nous ne ferions pas moins obligés de prier Dieu pour un Tyran, quand il seroit permis de luy resister.

Pour repondre à cela, j'avoue que ce ne font pas les prieres que nous offrons à Dieu pour les Roys, qui prouve la necessité de l'Obeissance passive, si sans ces prieres il estoit permis de leur resister, mais si nous sommes obligés de supplier Dieu, de les combler de toutes sortes de benedictions, (comme l'Apôtre le commande aux Fidel-

1

les de son temps,) encore mêmes qu'ils fussent brutaux, comme Claudius, ou tyrans, comme Neron, & ennemis de clarés du Christianisme, comme l'un & l'autre, il s'ensuit infailliblement que les Chêtiens ne doivent jamais s'opposer à leur authorité; car il est bien difficile de prier ardemment pour la prosperité d'un Etat, dont on tache de sapper les sondements: l'Apôtre n'avoit pas appris à faire à Dieu des prieres conditionelles, pour convertir, ou pour consondre nos ennemis; ce sont des prieres qu'on n'a jamais leu, graces à Dieu, dans nos Liturgies Chrétiennes, & c'est peut estre ce qui anime certaines personnes contre elles.

Quand l'Apôtre leur ordonne de prier pour les Roys, & pour tous ceux qui sont élevés en dignité, & de mener une vie paisible & tranquille, dans toute sorte de pieté & d'honnêteté, c. a. d. jouir tranquillement de leur Religion; il me semble qu'on peut inferer delà, que lors même qu'ils sont persecutés, puis que les prieres pour leur Prince leur sont commandés, la resistance leur est aussi desfendue. C'est la seule instruction que l'Apôtre leur donne fur cét article, & il y a bien de l'apparance que s'il en eût sceu aucune autre necessaire, il ne leur eût pas cachée: car on sçait assez qu'un Sujet armé contre son Prince, nest pas fort en état de prier pour sa prosperité:

rité. Aprés la declaration ouverte & expresse de S. Paul à Timothée, sur le devoir de l'obeiffance, qui ne pouvoit luy être inconiie, puis qu'il étoit son Disciple, & son Compagnon d'Oeuvre, que pouvoit il juger de l'exhortation de l'Apôtre, si ce n'est que la priere est l'unique remede à laquelle il nous est permis de recourir, lors que nous fommes perfecutés? Si la resistance eût pû être legitime, il eût esté bien plus à propos de demander à Dieu, le courage, la force, & la prudence necessaire, & de le prier de paroître miraculeusement pour leur defence, comme il avoit si souvent fait pour celle des enfans d'Ifrael, d'établir le Thrône de J. C. & de le faire reconnoître par les Princes de la terre; il luy estoit indifferent de vaincre avec un grand nombre, ou avec un petit; & nous sçavons qu'il a détruit de puissantes & redoutables armées, fans aucune refistance humaine, ou par des affiftances si foibles, qu'il s'est reservé l'honneur entier de la victoire, & sa puissance, & sa bonté, seront tofijours immuables. Mais Saint Paul sçavoit bien qu'il estoit deffendu à tous, de rien attenter contre la personne, ni l'authorité des Princes Souverains. Or puis que la foumission est absolument de nôtre devoir, il ne nous reste que les prieres à Dieu pour flechir le cœur des Princes, & les porter, quand même ils fe-TOISING

ils ou de-

les eur

tat, its:

cir, des eu,

eut on-

rier

vie de an-

ble me res

la la ine

ai-

ce, peté: roient Payens, à nous accorder le libre exercice du Christianisme, car quelque mépris que fassent aujourd huy certains profanes, des larmes, & des prieres, ce sont les seules armes que l'Eglise Chrêtienne à jamais employé contre ses persecuteurs: Saint Paul n'en prescrit point d'autre, & ce n'est même que pour leur attirer des benedictions, qu'il faut prier, parce que la priere contre les Roys, n'est pas moins deffendue, que la resistance.

## CHAP. V.

De la Doctrine de Saint Pierre, touchant l'Obeissance Passive.

A Yant entendu quelle est la Doctrine de Saint Paul, voyons ce que Saint Pierre enseigne sur cette matiere: aucun des Apôtres n'a eu plus de raison que luy, de bien étudier cette leçon, nôtre Seigneur luy ayant sait une reprimende tres severe, pour avoir tiré l'épée contre une Puissance legitime: En esset son zele temeraire & precipité,

precipité, luy coûta bien cher; car il y a apparence, que ce fut de là, que vint la tentation, de renier son Maître : Il eût peur d'avoiier qu'il fut Disciple de J. C. & qu'il eût êté avec luy dans le Jardin, parce qu'il se sentoit coupable d'avoir blessé le serviteur du Grand Prêtre, & que si on l'eût reconnu pour ce qu'il étoit, on n'auroit pas manqué de luy faire souffrir la peine deuë à sa resistance, & il arrive assez souvent, que ceux, qui, transportez d'un zele aveugle, prennent les armes pour la Religion de leur Maître, contre les Puissances legitimes, ont aussi renié leur Maître, & méprisé sa Religion, avant que de mettre bas leurs armes.

)-

nt à

s: &

ela

e

nt

ın

ır

e,

Mais Saint Pierre, instruit par la reprimende du Sauveur, ne mit jamais plus la main à l'épée, & c'est avec un soin tresexact, qu'il deffend la resistance aux Chrêtiens, comme il paroît en sa premiere Epitre, 2. chap. 13, 14, 15, 16. vers. quand il leur dit, Soyez donc soumis pour l'amour de Dieu, à tout homme qui a du pouvoir sur vous, foit au Roy, comme au Souverain, soit aux Gouverneurs, comme à ceux qui sont envoyez de sa part, pour punir ceux qui font mal, & pour traiter favorablement ceux qui font bien : Car Dieu veut que par vôtre bonne vie, vous fermies la bouche anx hommes ignorans & insensez; étans libres, non DOUT pour vous servir de vôtre liberté, comme d'un voile qui couvre vos mauvaises actions, mais pour agir en vrays serviteurs de Dieu.

C'est la même Doctrine que Saint Paul avoit enseignée aux Romains, quand il ordonne, que toute personne soit soumise aux Puissances Superieures, car tous deux se servent du même mot dans l'Original, & c'est par là que Saint Paul à exprimé l'obeiffance passive. Ce qu'il y a de difference, c'est qu'il ne parle que de la resistance aux Souverains, mais Saint Pierre, pour prevenir toutes fortes d'exceptions, ne nous deffend pas seulement de resister aux Souverains, mais aussi à tous ceux qu'ils deputent; Saint Paul nous dit bien, que toute Puissance vient de Dieu, & qu'elle est deputée de Dieu, que celuy qui y resiste, resiste à l'ordonnance de Dieu, & qu'il est necesfaire de nous y soumettre, non seulement par la crainte du châtiment, mais aussi par le devoir de la Conscience, c. a. d. par le respect que l'on doit porter à Dieu, & par l'apprehension de ses Jugemens: C'est tout ce que Saint Pierre à comprins dans une seule parole, lors qu'il dit, soyez soumis, pour l'amour de Dieu, à tout homme qui à du pouvoir sur vous; car l'obeissance que nous devons aux Princes, nauroit aucun rapport à Dieu, s'ils n'étoient ses Ministres, nommés & deputés par luy même, qui uis

ul

r-

X

er-

ff

n-

ft

u-

ir

bi

s,

f- e à f-

ıt

Ti

d.

ı,

IS

e

e

qui n'agissent que par ses ordres, & ausquels il nous commande d'obeir : C'est pourquoy il ajoûte, que Dien vent que par nôtre bonne vie, c. a. d. par l'obeissance & la foumission, nous fermions la bouche aux hommes ignorans & insensez. Mais S. Pierre remarquant que la liberté Chrêtienne avoit déja servi de pretexte aux seditieux & aux rebelles, en avertit en termes expres, ses Disciples, par ces paroles, étans libres, non pour vous servir de vôtre liberté, comme dun voile qui couvre vos mauvaises actions, c. a. d. quelle serve d'excuse aux mutins, mais pour agir en vrais serviteurs de Dieu: Il faut se souvenir, que de quelque maniere que J. C. nous ait affranchis, il ne nous a jamais dispensé de la soumission, ni de l'obeissance qu'on doit à Dieu; que nous fommes ses serviteurs, & par consequent obligés à obeir sans reserve, à ceux qu'il authorise.

Il me semble bien difficile de trouver des paroles plus precises, que celles là; mais il n'y a rien de si maniseste, dont une ignorance volontaire, ne puisse faire un mauvais usage, pour se tromper, & pour appuyer les erreurs qu'elle enseigne. Voyons donc avec combien d'artifices on a taché de pervertir le sens de l'Apôtre.

Premierement, ils ont observé, que Saint Pierre appelle les Roys, des Gouverneurs

1 4

Subalternes,

Subalternes, & des creatures humaines, d'où ces Messieurs pretendent prouver, que les Roys sont des Creatures du Peuple, que c'est d'eux qu'ils reçoivent leur authorité, de laquelle ce peuple à droit de leur faire rendre conțe. Pour répondre à ce raisonnement, je dis que cette explication du texte de S. Pierre, contredit formellement à S. Paul, qui affeure en termes expres, qu'il n'y a point de Puissance qui ne vienne de Dien, & que c'est luy qui a ordonné celles qui sont sur la terre; ce qui seroit tout autrement, si ces mots de Creature, ou d'ordonnance humaine étoient capable de cetre explication. Il est facile de reconcilier les passages de S. Pierre & de S. Paul, parce qu'en plusieurs Royaumes, & même pour lors en l'Empire Romain, les Roys & les Empereurs, estoient bien choisis par le Peuple; mais c'étoir de Dieu qu'ils recevoient leurs Puisfances; & quiconque ofe avancer que S. Pierre appelle les Roys, Ordonnance humaine, comme estans redevables de leur authorité au Peuple, contredit manifestement à S. Paul, qui affeure que leur authorité est de Dieu, dont ils sont les Ministres, & non pas ceux des hommes. Or quoy que S. Pierre & S. Paul ayent eu des sentimens differens, sur une affaire politique, on pourroit tirer des consequences sort dangereuses pour la Foy, si ces grands Apôtres eussent esté esté divisés sur un article de cette importance. Or il est impossible de les mettre d'accord, sans donner aux paroles de Saint Pierre, une explication, conforme à celles de S. Paul, qui sont absolument incapables de l'explication qu'on tache de donner à celles de S. Pierre, & cela fait assez voir, que ces interpretations, ne sont pas sort Orthodoxes.

e

e

e

e i.

l

e

5

s

n

5

l-

)-

s,

e

S

•-

S

D'ailleurs S. Pierre les exhorte d'estre foumis à tout homme qui à du pouvois sur eux, pour l'amour de Dieu, d'où il est manifeste, que quelque part que puissent avoir les hommes dans le modele de l'Etat, les Princes font toûjours ordonnés de Dieu, & c'est de luy qu'ils reçoivent leur authorité; car sans cela, ce ne seroit pas resister à Dieu, que de s'opposer aux Princes, ni obeir à Dieu, que de s'y soumettre, principalement lors qu'il s'opposent à la volonté de Dieu, & à l'avancement de la Religion, & qu'ils oppriment, non seulement ses creatures, mais les fidelles qu'il a rachetés; car en cette conjoncture, l'authorité de Dieu, & celle du Prince, seroient proprement des Puissances rivales, & on ne pourroit non plus se soumettre au Prince, pour l'amour de Dieu, qu'à un usurpateur, pour le service du Prince legitime : ce qui fait assez voir, que quelque peine qu'on se donne pour pervertir les paroles de S. Pierre, son opinion n'a

n'a jamais êté differente de celle de Saint Paul.

Mais quand même on accorderoit à nos adversaires, que Saint Pierre, en appellant les Roys Ordonnance humaine, à voulu dire, que c'étoit des hommes qu'ils reçevoient leur authorité; je ne voy pas que cela leur fut d'un grand usage, parce que la consequence qu'on tache d'en tirer : Que les Princes sont obligés de rendre compte à leurs Sujets, & qu'il est permis de leur refister, & méme de les punir, est toute contraire au sentiment de l'Apôtre, comme nous le verrons, si nous faisons ces deux remarques. La 1. Qu'il donne au Roy le tiltre de Souverain, qui est absolument incompatible avec la subordination, comme les Empereurs Romains, dont parle ici l'Apôtre, le faisoient assez voir. La. 2. Qu'il commande de se soumettre à cette Ordonnance humaine; & cette commission comprend l'Obeissance Passive, comme nous l'avons dêja prouvé par les textes de Saint Paul, si bien qu'encore que les Roys sussent redevables de leur authorité, à leurs Sujets, c'est toûjours Dieu qui en confirme le chois, qui leur met la Couronne sur la teste, & qui deffend aux Sujets, de la leur ôter.

Mais apres tout, cette objection est tres mal fondée, car l'Ordonnance humaine dont parle l'Apôtre, ne signifie autre chose

que

que l'authorité exercée par les hommes, pour le reglement des Societés humaines, & tout ce qu'il enseigne, c'est que le respect & l'obeïssance qu'on doit à Dieu, nous oblige à nous soumettre, soit au Prince, qui en est l'image, soit aux Officiers Subalternes,

qu'il depute.

D'autres veulent, qu'encore que Saint Pierre commande aux Chrêtiens de se soumettre aux Magistrats, ce precepte ne nous oblige qu'autant qu'ils exercent leur authorité, selon la volonté de Dieu, qui est, qu'ils punissent ceux qui font mal, & qu'ils traitent favorablement ceux qui font bien: & S. Pierre s'accorde tres-bien avec Saint Paul, qui nous donne cette raison pour l'obeissance qu'il exige de nous ; car dit-il, Les Princes ne sont point à craindre lors qu'on ne fait que de bonnes actions, mais lors qu'on en fait de mauvaises: Veux tu ne point craindre les Puissances, fais bien, & tu en seras lous: le Prince est le Ministre de Dieu pour te favoriser dans le bien; que si tu fais mal, tu as raison de craindre, parce que ce n'est pas en vain qu'il porte l'épée; car il est le Ministre de Dieu, pour executer sa vengeance, en punissant celuy qui fait mal, 13. Rom. 3, 4. vers. Or notre obeissance doit être limitée par les raisons qui nous obligent à la foumission, & puis qu'il n'y en a point d'autre, que parce que les Princes punissent le vice, & qu'ils recompensent la vertu, & que cela est si necessaire à la subsistance de la Societé civile, nous ne sommes plus obligés à la soumission, lors qu'ils prennent des mesures opposées, & qu'ils sont triompher le vice, & qu'ils oppriment la vertu.

Pour leur répondre, examinons si ce n'étoit pas l'intention de ces grands Apotres, d'obliger les Chrêtiens, à obeir aux Princes de leur temps; si cela nous est accordé, car je croy que personne n'osera y confredire, il sera temps de voir si on n'étoit obligé d'obeir aux Empereurs Romains, que parce qu'ils punissoient le vice, & recompenfoient la vertu; car s'il leur donne ces éloges, tous les Roys les meriteront aussi, jusques à la fin du monde, car il n'est gueres possible, que la terre porte jamais de plus grands tyrans, que les Empereurs de ce temps là, & cette raison aura toûjours une force invincible, car si l'obeissance n'étoit deile qu'aux Princes vertueux, il feroit bien étrange que ces Apôtres voulussent persuader les Chrétiens, d'obeir à Neron, par un raisonnement qui prouve manisestement, que cette obeissance ne luy estoit aucunement deile.

Les Chrêtiens étoient également persecutez par les Juiss, par les Gentils, en un mot, par toutes les Puissances, lors que l'Apôtre les exhorte à l'Obeissance Passive, pa

act

va

qu

ve

fic l'in fa et Le D

di co ju co A

ta

Pd's pnd

de

par cette raison, que les Princes ne sont point à craindre, lors que l'on fait de bonnes actions, mais lors qu'on en commet de mauvaises; & si l'obeissance n'étoit necessaire. que lors que les Princes recompensent la vertu, les Chrêtiens de ce temps là, n'étoient gueres obligés à une pareille foumiffion, parce qu'ils ne fouffroient que pour l'innocence, & pour la foy, & que ces Puisfances étoient terriblement à craindre pour eux, quoy qu'ils n'eussent offencé aucune Loy Divine, ni humaine. Puis donc que la Doctrine de nos adversaires semble nous dispenser d'une obeissance qui nous est commandée par ce texte, il est bien plus juste de soupçonner de fausseté, la glose de ces Messieurs, que le raisonnement de ces Apôtres.

la és es

it

S

r

e

-

D'ailleurs, je ne trouve rien que de foible & de frivole, dans l'interpretation qu'on tache de donner à ces paroles; car je presuppose qu'il n'y a rien moins necessaire, que de persuader un homme de bien, de ne s'opposer pas à une Puissance, qui recompense la vertu. L'oppression. & la tyrannie, ont toûjours êté les pretextes de la sedition; mais tout le monde tombe d'accord, qu'on doit se soumettre aux Princes vertueux: nôtre obeissance n'est mise à l'épreuve, que lors que nous soussfrons injustement, des violences, & des oppressions, capables de nous porter aux dernieres extremitez: c'est dans ce triste état, que se trouvoient les Chrêtiens, & l'Apôtre auroit fort mal choisi son temps, pour ne leur precher l'obeissance, qu'aux bons Princes, parce qu'il n'y en avoit point alors, & que quand ilen viendroit, ils seroient toûjours asseurés d'une obeissance volontaire: bien plus, si on n'est obligé d'obeir qu'aux bons Princes, il n'y a plus d'affeurance pour l'authoritéla plus moderée, & la police la plus exacte; la fedition même ne demandera jamais de plus grande licence, que celle que cette Doctrine permet, car il n'y a point d'Oeconomie humaine, si parfaite, qu'il ne s'y trouve des defauts.

On a veu la vertu opprimée, & le vice triomphant, sous les meilleurs Princes; & les personnes mal intentionnées, ne manqueront jamais de pretexte pour médire des Puissances, & semer la discorde & la jalousie. On voit en Angleterre, un triste exemple de cette verité, dans les maux incroyables qu'elle a soussers, & qu'elle sousser encore, sous les Princes les plus équitables, qui ayent porté la Couronne de cette Isle: On n'a jamais veu des Princes plus moderés: & n'a on jamais entendu des plaintes plus sanglantes, ni des calomnies plus infames; & si les Sujets ne sont obligés d'obeir, que lors

lors qu'ils feront tous contens, il faudra pour jamais, renoncer à l'obeissance.

2;

nt

al

0-

'il

en

és fi

5,

la

le

te

8

1-

25

1-

1-

1-

e

S,

S

e

On voit assez les consequences inevitables de leurs crimes, que l'Apôtre tache de prevenir, en termes expres, Que si, neanmoins, leur dit-il, vous souffrez pour la justice, vous serez heureux; ne craignez donc point les maux dont ils vous menacent, & n'en soyez point troublés, I. Pier. 3. 14. vers.

C'est ainsi qu'il commande aux serviteurs. d'être soumis à leur Maître, avec toute forte de repect & de crainte, non seulement à ceux qui sont bons & doux, mais à ceux qui sont rudes & facheux : car ce qui est agreable à Dieu, est que dans la veuë de luy plaire, nous endurions les maux & les peines qu'on nous fait fouffrir avec injustice : aussi quel sujet de gloire aurez vous, si c'est pour vos fautes que vous endurés les coups, & les foufflets de vos Maîtres? Mais sien bien faisant, vous soufrés avec patience, de mauvais traitemens, c'est la ce qui est agreable à Dieu, 1. Pier. 2. chap. 18, 19, 20. vers. On doit asseurement autant d'obeiffance à fon Souverain, qu'à fon Maître, parce que le caractere du Prince, est bien plus relevé, & son authorité bien plus Sacrée & plus inviolable. Or il paroit affez que la Doctrine de S. Pierre, regarde la foumission deuë au Souverain, parce qu'il nous

nous propose l'exemple de J. C. qui tout innocent qu'il étoit, souffrit avec tant de patience, les cruautés, non pas d'un Maître, mais d'une Puissance Superieure; & que ces paroles, dont on a voulu pervertir le sens, ne donnent aucuns limites à nôtre obeissance, parce que le même chapitre nous ordonne de nous soumettre selon l'exemple du Sauveur, non seulement aux

bons, mais aussi aux mechans.

Je remarque que l'Apôtre ne declare pas icy, la raison qui nous oblige à l'obeissance. mais qu'il se sert de ce raisonnement, pour nous persuader d'obeir; l'unique raison qui nous oblige à la foumission, c'est que toutes les Puissances Superieures sont ordonnées de Dieu, qui leur depute son authorité: & c'est pour nous y faire plus volontairement consentir, qu'il nous apprend les avantages de l'Oeconomie civile, & que les Puissances ne sont à craindre que pour les méchans; mais quand même les Princes abuseroient de leur pouvoir, tous ceux qui leur resistent, ne laisseroint pas d'être criminels, la raison qui nous oblige à l'obeisfance, ne se pouvant détruire, sans renoncer à la toute Puissance de Dieu.

Mais pour sonder le sens de ces paroles, avec plus d'exactitude, lors qu'il dit, que les Princes ne sont point à craindre, lors qu'on ne fait que de bonnes actions, mais lors

quon

ut

de

aî-

& tir

re

re

nc

ix

as

e,

ır

ui

i-

1-

i-

i-

S

S

S

S

qu'on en fait de mauvaises ; qu'ils punissent ceux qui font mal, & quils traitent favorablement ceux qui font bien : Je ne voy pas qu'il foit necessaire d'entendre en general, toutes fortes d'œuvres, bonnes, & mauvaises, ni que la vertu sera toûjours recompensée, & le vice toûjours puni, parce que cela n'est gueres possible dans l'Oeconomie humaine, & il n'y en eût jamais qui ordonnât des recompenses pour toutes fortes d'actions vertueuses, ni des supplices pour toutes fortes de mechantes actions; je croy plûtôt que ces bonnes ou mauvaises œuvres, sont limitées, & qu'il ne s'agit icy, que de la vertu d'obeilsance, & du crime de rebellion: ainsi l'Apôtre appuye son raisonnement touchant la foumission aux Princes, non seulement par l'authorité de Dieu, mais aussi par celle du Prince, Soyez, dit-il, fajets aux Puissances Superieures; car les Princes ne sont point à craindre lors quon ne fait que de bonnes actions, mais lors qu'on en fait de mauvaises: nous ne devons pas craindre les Puissances Superieures en leur obeissant, mais elles ne manqueront pas de punir ceux qui leur resistent. Voici donc la force de cét argument, c'est que le meilleur moyen de nous affurer la protection du Prince, est une obeissance paisible & resignée, car les personnes de ce caractere, ont souvent échappés aux plus cruels tyrans, qui

d

n

pi

ro

q

p

el

n b

g d

qui n'insultent que rarement aux personnes tranquilles & foumises; mais lors que la fedition entreprend de troubler l'Etat, il est dit, qu'il ne porte point l' pée en vain, mais qu'il est le Ministre de Dien, pour executer fa vengeance, en punissant celuy qui fait mal, c. a.d. les desobeissans & les rebelles; car quelque autre crime que les Princes puissent pardonner, leur propre fureté leur deffend de laisser la desobeissance & la rebellion, impunies. Il paroit par le verset suivant, que c'est ici le veritable sens de l'Apôtre, qui fonde son precepte sur le devoir de la conscience, & sur la crainte des Puissances Seculieres : Il est donc necessaire de vous y soumettre, non seulement par la crainte du châtiment, mais aussi par le devoir de la conscience, & il n'est pas moins clair, que lors que S. Pierre parle des bonnes actions, qu'il entend par là, le devoir de de la foumission: nous pouvons même croire, avec raison, que le verser precedent, qui parle de la punition de ceux qui font mal, & de la loijange de ceux qui font bien, fe doit expliquer de la recompense que meritent les foûmis, & des supplices reservés pour les rebelles ; & je voy rien ici de limité: mais supposans que les paroles de l'Apôtre deuffent avoir une étendue generale, & qu'elles comprissent tous les avantages de l'Oeconomie civile, & tout ce qui regarde

de les punitions, & les recompenses, on n'en doit pas moins être soumis à un tyran, parce qu'il n'y a point de tyrannie si rude, sous laquelle on ne puisse jouir de quelques

uns de ces privileges.

a

il

iż

S

e

e

S

e

C

r

S

S

Le cours de la justice n'a jamais êté interrompu, & on a même veû quelques bonnes actions recompensées, & quelques crimes punis, durant le regne de Neron; & quoy que la justice soit bien mieux administrée par les bons Princes, que par les méchans; encore qu'un tyran opprime ses Sujets, & leur fasse beaucoup de maux, cependant il n'y a point de Puissance Souveraine, qui ne borne en quelque mesure, les passions & les entreprises dereglées, & qui ne soit d'un grand secours pour la seureté de la justice, & de l'innocence : les gens de bien font donc obligés de travailler à la paix & à la tranquillité de l'Etat, quoy que sous un Prince tyrannique, parce que la justice est bien mieux administrée sous un tyran, qu'elle ne l'est durant une guerre civile; il n'est pas impossible qu'un méchant Prince puisse accorder la tranquillité & l'affeurance, aux perfonnes vertueuses; & quand même elles se trouveroient opprimées, le public se trouveroit bien moins offencé par la foumission, que par la resistance, car la tranquillité civile est un bien si precieux, & la rage d'un tyran est moins insupportable, des K 2

des desordres, & les ravages de la sedition, & du tumulte, qui ébranlent jusques aux fon-

roî

fig Pu jul

fai

d'a

th

de

la

demens de la Societé humaine.

Je dis plus, que quand même l'Apôtre parleroit icy de cette administration de justice, qu'on ne peut avec raison esperer, son raisonnement n'en deffend pas moins la refiftance, quelque mechant que le Prince puisse être: & en voicy la force, il nous est deffendu de nous opposer aux Puissances, parce que les Princes ne sont point à craindre lors qu'on ne fait que de bonnes actions, mais lors qu'on en fait de mauvaises : la plus grande benediction qu'on puisse esperer d'une police bien reglée, est la conservation de la Justice, & de l'équité, parmi les hommes : C'est pourquoy Dieu à mis l'épée dans la main des Princes, afin qu'ils punissent ceux qui font mal, & qu'ils traitent favorablement ceux qui font bien : & il nous est desfendu de leur resister, parce que la justice publique, est un bien inestimable. On me demandera peut être, d'où je puis tirer cette consequence, qu'il est deffendu de s'opposer à la tyrannie, dont la fureur est si contraire à la justice, parce que justice publique nous est si considerable: & quel rapport je puis trouver, entre les regles de la police civile, & la licence eff enée de la tyrannie.

La raison qu'ils me demandent, me paroit n.

tre

ti-

on

re-

ce

eft

es,

n-

ſ,

la

e-

r-ni is ls i- it

roît fort claire, c'est qu'on ne sçauroit se figurer aucune Oeconomie civile, sans une Puissance Souveraine & incontestable, & la justice publique ne sçauroit être administrée. sans une authorité, de laquelle il n'y a point d'appel: & iors que Dieu à donné cette authorité à un Prince, elle doit être incontestable, quelque usage qu'il en fasse, parce que s'il étoit permis de s'opposer aux Puisfances Superieures, ce seroit demonter tous les resforts de la Societé humaine, & abandonner le monde, au desordre, & à la confusion: Les mutins trouveront s'opposer, pretextes pour bien à la justice, qu'à la violence; & un Etat n'est jamais asseuré, que lors que les mal contents sont incapables de l'ebranler.

Or pour parler juste sur cette matiere, voyons d'un côté les incommodités qu'on peut soussirir, en reconnoissant l'authorité incontestable d'un tyran, & de l'autre ce deluges de maux, qui nous abimeront infailliblement, si nous renversons les sondemens de l'Oeconomie civile. Voila pourquoy c'est avec justice, que Dieu dessend avec tant de severité, de s'opposer aux Puissances, & que nous devons nous soumettre, avec resignation, à son ordonnance, parce que si cette resistance étoit permise, elle romproit toutes les mesures de K?

nomie humaine, & nous abandonneroit à la rage des mutins, & a l'extravagance de quelques insensez, dont la folie à pretendu à l'inspiration; c'est ce que j'ay crû devoir répondre à ceux qui ont voulu faire dire à l'Apôtre, que nous n'étions obligés à l'obeissance, que lors que les Princes se conformoient à la la volonté Divine, & à la teneur des Loix.

D'autres disent, que selon les paroles de Saint Pierre, les Magistrats Subalternes ne reçoivent pas moins leur authorité de Dieu, que les Puissances suprêmes, parce que, si on les en croit, c'est Dieu qui les a envoyez, pour punir ceux qui font mal, & traiter favorablement ceux qui font bien, & qu'encore que la resistance soit dessendue aux particuliers, elle est neanmoins permise aux Magistrats, parce qu'ils sont en droit, aussi bien que luy, de punir le vice, & de recompenser la vertu, & que même il est de leur devoir de reprimer les Princes Souverains, qui abusent de leur pouvoir, & que l'Empereur Trajan avoit bien appris cette maxime d'équité morale, lors qu'en presentant une épée à un de ses Officiers, il commanda de l'employer pour son service, tant qu'il feroit son devoir, mais contre luy même s'il se laissoit emporter à la tyranie.

Je répond à cecy, que le texte n'en dit rien, & qu'à moins de contredire à toutes

t à

de

idu

oir

e à

lo-

on-

la

de

ne

u,

fi

n-

&

n,

n-

15

ıt

e

le

r

n

-

3

les regles de la Grammaire, il faudroit avoiier que le mot de luy, ne se rapporte pas à Dieu, mais au Roy, soyez donc foumis, pour l'amour de Dieu, à tout homme qui a du pouvoir sur vous, soit au Roy, comme au Souverain, foit aux Converneurs, comme à ceux qui sont envoyez de sa part; Or ce n'est que du Roy qu'il parle dans la ligne precedente, & voila la verité du fait : car les Magistrats Subalternes n'ent pas receu leur authorité de Dieu, mais du Roy. qui se voyant en possession, de l'authorisé Souveraine, depute ceux qu'il luy plait, pour l'exercice des Charges, & change même ses Officiers autant de fois qu'il le trouve à propos; & cette Phrase Grèque πεμπομένοις di dens envoyez par lay, regarde clairement les personnes que les Empereurs envoyoient pour commander dans les Provinces éloignées, comme Pilate, & Felix, l'Apôtre donc leur apprend, qu'ils ne devoient pas seulement se soumettre à l'Empercur, mais aux Gouverneurs qu'il leur envoyoit; ce n'est pas davantage que si on prechoit aux Sujets d'Irlande, que ce n'est pas seulement à la personne du Prince qu'ils se doivent soumettre, mais aussi à ceux qu'il y envoye en qualité de Viceroys ou Deputes.

On croiroit à voir le foin que prend S. Pierre de nous armer contre cette objection qu'il avoit bien prevû qu'on la devoit faire; car il distingue expressement la soumission deuë au Souverain, de celle qu'on doit rendre aux Gouverneurs, puis qu'il dit, qu'il faut obeir au Roy, comme au surpreme, c. a. d. une personne dont l'authorité est Souveraine & incontestable, & aux Gouverneurs, comme envoyez par luy; où il ne nous apprend pas seulement la raison qui nous oblige à l'obeissance, mais en marque aussi les mesures & les limites, & ce n'est pas pour aucune authorité qui leur soit propre, que nous leur devons obeïr, mais pour reverer en eux, celle du Prince

qui les a employez.

Nous apprenons de ce même texte, les bornes & les mesures de nôtre obeissance, car comme nous ne reconnoissons dans les Magistrats, que l'authorité du Prince qui les employe, on ne leur doit plus d'obeissance aprés que leur Commission est expirée, & ce ne sont que des personnes particulieres, lors que le Prince ne s'en sert plus; d'ailleurs il ne faut jamais leur obeir, s'ils s'oublioient affez pour s'opposer à leur Prince, car ce ne seroit pas la se soumettre aux Gouverneurs, par respect que nous devons au Prince, mais plûtôt appeller du Prince aux Magistrats Subalternes, & se jetter entre leurs bras, & les ériger en protecteurs du Sujet, contre le Souverain, ce qui est directement directement opposé à la Doctrine de Saint Pierre.

La revolte des Gouverneurs des Provinces éloignées & considerables, étoit assez frequente parmi les Romains, & méme on les a veu quelque sois pousser leur ambition jusques à l'Empire: c'est pourquoy S. Pierre nous avertit avec raison, que nôtre obeissance ce doit regler par celle des Gouverneurs, qu'il ne les faut jamais reconnoître au prejudice du Souverain; qu'ensin il faut obeir aux Magistrats, mais s'opposer aux rebelles.

Lors que Saint Pierre nous ordonna la foumission au Roy ou aux Gouverneurs. c. a. d. à ses envoyez, il est impossible qu'il crut que ces deux authorités pussent étre distinguées, ou même devenir rivales, car il est impossible d'obeir à toutes les deux, lors qu'elles se contredisent, mais rien n'est plus facile, lors qu'elles sont d'accord, & qu'on y voit le rapport, du ruisseau à sa fource : nous ne reconnoissons que la seule authorité du Souverain, qui est la fource des Puissances Subalternes, mais c'est au Prince qu'ils doivent leur pouvoir, comme c'est au Soleil que nous devons la lumiere qui provient; c'est pourquoy lors que ces Puissances se divisent, nous sommes absolument dispensés de l'obeissance que nous devions aux Subalternes, s'ils renonD'ailleurs, c'est un pretexte bien ridicule, & bien éloigné de la Doctrine de S. Pierre, de dire que les Gouverneurs & les Magistrats Subalternes, ont pouvoir de limiter la Puissance Souveraine; car l'Apôtre veut que le Roy soit supreme, ce qui est incompatible avec les limites qu'on luy veut prescrire, & l'obeissance est aurant requise des Magistrats, que des personnes particulieres, car Saint Paul veut que l'authorité Souveraine, soit incontestable, ce qui seroit une contradiction maniseste, si chaque petit Magistrat, avoit droit de luy resister.

Or s'il est deffendu aux personnes particulieres de resister aux Princes, comme nous l'avons fait voir affez amplement, on ne doit pas se mettre en peine de sçavoir fi cette refistance oft permise aux Magistrats, parce que leur resistance seroit fort ridicule, fi elle n'étoit apouyée par les personnes particulieres; & méme il depend du Prince de les remettre au rang des personnes particulieres : il faudroit qu'un Prince fût bien mal-heureux, si tous ses Ministres & ses Officiers conspiroient contre luy: il faudroit aussi supposer, ce qui ne sut, & qui ne sera jamais, qu'il eût plus d'Officiers, que de Sujets particuliers; or que peut un Officier sans troupes, & où en trouverail. s'il

s'il est dessendu à chaque particulier de le suivre? Ce seroit une chose assez plaisante, que de voir des Magistrats, rebelles, & confederés, attaquer un Prince qui est à la teste du reste de ses Sujets; c'est cependant une consequence infaillible, qu'on tire du sens, que ces Sophistes mal intentionnés, ont osé donner au texte de Saint Paul.

Je demanderois volontiers, qui c'est qui a donné cette Puissance pretendije, à ces Magistrats Subalternes; car il est manifeste qu'ils ne la peuvent tenir que de Dieu, ou bien du Prince : Or ce ne peut être de Dieu, car c'est de luy que le Prince à reçeu l'authorité Souveraine, ce qui ne seroit pas, s'il avoit donné à fes Magistrats une authorité Superieure à la fienne; Je croy qu'on m'accordera facillement, que le Prince se gardera bien de la leur donner, car pour le compliment de Trajan ( dont asseurement il ne croyoit pas qu'on d'eût faire un fi mauvais usage, ) c'est une authorité qu'un Prince ne scauroit donner à personne, sans luy remettre en même temps la Couronne; il rononce à la Puissance Souveraine, dés qu'il permet qu'on y resiste, il n'est plus Souverain dés qu'il reconnoist un Superieur ; car il ne peut plus se reserver une authorité qu'il a une fois resignée. Or ce seroit une étrange destinée pour un Prince, sil

s'il avoit autant de Maîtres, qu'il s'est fait d'Officiers & de Ministres d'Etat ; en effet. il n'y a aucun Prince qui puisse donner un pouvoir tel que ces Messieurs se le figurent, sans se deposer; car Dieu a ordonné égallement aux Subjets, de quelque rang qu'ils puissent être, de se soumettre & d'obeir à leur Prince, pendant qu'il continue à être Souverain. Or Trajan, par les paroles qu'il adressa à un de ses Officiers, en luy remettant une épée, fert toy, dit il, delle pour moy, si je gouverne bien, & contre moy, si je gouverne mal, à voulu seulement exprimer la ferme resolution qu'il avoit prise de bien gouverner ; mais il ne luy donna pas plus de pouvoir de se rebeller, s'il gouvernoit mal, que n'en donne un pere à fon fils, de luy desobeir, quoy qu'il luy ait dit, qu'il luy pardonneroit sa desobeissance, s'il le mal traitoit. Ces devoirs mutuels sont établis par Dieu même, & ne sçauroient être changés par les hommes; un Prince pourroit bien se depouiller de son Royaume, & de son authorité Royale, mais pendant qu'il continuë à être Souverain, il ne peut accorder à aucune personne, la liberté de luy resister.

Voicy une autre objection dont ces Sophistes malicieux, se sont servi, non seulement pour annuller le passage de S. Pierre, mais aussi pour répondre à tous les arguments

qui

qui ont êté produits, touchant la Doctrine & la pratique de J. C. & de ses Apôtres, pour prouver le devoir de l'Obeissance Passive, & de la soumission, aux Princes, Assavoir, que ces Commandemens n'étoient que pour un temps, & n'obligeoyent les Chrétiens à se soumettre à leurs Princes, que lors qu'ils manquoient de force & de puissance pour leur resister, & même pour

les pouvoir conquerir.

J'ay souvent creu que l'on ne devoit répondre à cette objection, qu'avec indignation & horreur, comme étant un pur mépris des témoignages de l'Ecriture, & un blaspheme contre la Saint Esprit, qui les a dictés: mais il sera plus à propos d'y répondre, & de l'expliquer, asin que le monde remarque, non seulement la solie évidente de cette objection, mais aussi combien la Doctrine de la resistance, approche de l'Athersine, de l'insidelité, & du blaspheme.

Je remarque donc d'abord, que cette même objection suppose que la Doctrine de l'Evangile, est contraire à la resistance, car il faut que ceux qui se mêlent d'expliquer les passages de l'Ecriture à leur fantaisse, en disant, qu'il étoit alors dessendu aux Chrêtiens de resister, parce qu'ils n'avoient pas assez de sorce pour vaincre, il faut dis je, qu'ils avoient, que la resistance est deffendie; ce qui est une confession manifeste, qu'ils sont convaincus, que les subtilités dont ils se sont servis pour déguifer les paroles de l'Ecriture, & les accommoder à leur sens, sont trop soibles pour cét effet : Or s'ils sont une fois contraints de confesser, que l'Ecriture Sainte parle contr'eux, s'ils ont quelque reste de pudeur, ils ne doivent jamais pretendre s'en servir fur cette mattiere; & voicy une réponse tres suffisante, à tous ceux qui ont quelque respect pour les Ecrits Sacrés, qu'il ne peuvent resister à leur Princes, sans defobeir aux Loix expresses de l'Evangile; ce seroit donc être bien extravagant, que de risquer son salut, en voulant s'exempter de l'obeissance deuë à quelqu'une de ces Loix si expresses.

Je souhaiterois que tous ceux qui conservent quelque respect pour la Religion de nôtre Sauveur, considerassent serieusement combien ce pretexte prejudicie & assoiblit l'authorité de l'Evangile, & le fait passer pour un modele de vie fort imparfait, & fort incertain, que chaque particulier peut commander à sa portée, & à son inclina-

nation propre.

Christ & ses Apôtres desendent en des termes fort pressans, & sous des peines tresseveres, de resister aux Princes Souverains, mais ces Sophistes disent, que cette Loy ne nous oblige en aucune maniere, à prefent, quoy que les Chrétiens de ce temps
là, fussent obligés de l'observer; car, difent ils, nos circonstances sont beaucoup
changées, les Chrétiens d'alors étoient
foibles, & incapables de resister, & c'est la
raison pour laquelle ils étoient exhortés de
fousserir patiemment, mais graces à Dieu il
n'en est pas de même à present, voila
pourquoy nous pouvons conserver les privileges, que la Religion, la nature, &
les Loix, nous ont accordez, contre tous
ceux qui nous les veulent ôter injustement.
Remarquons maintenant les consequences
de ce pernicieux raisonnement.

C'est, premieremement, que l'Evangile du Sauveur, est une regle de vie, incertaine & imparfaite, & qui deffend des choses, qui n'étans d'elles mémes, pas absolument mauvaises, sont, ou criminelles, ou legitimes, felon la difference des temps, & des circonstances, qui ne se distinguent pourtant pas par l'Ecriture; c'est la nous exposer à des tentations bien dangereuses, ou bien c'est faire un grand tort à la liberté du Christianisme; c'est nous imposer cette dure necessité, ou d'enfreindre la Loy Divine, en resistant à un tyran, (à quoy des personnes, veritablement religieuses, auront bien de la peine de se resoudre, ) ou de souffrir des injustices, avec une patience à laquelle nous ne nous croyons obligés, que parce que nous ne sommes pas pleinement instruits de nôtre devoir, & qu'on ne nous a pas appris, que la resistance est quelque sois legitime: c'est asseurement le plus grand reproche qu'on puisse faire à l'Evangile, que de dire qu'il nous ait laissé une regle aussi imparfaite, & aussi intri-

guée, que celle là.

Bien plus, c'est accuser J. C. & ses Apôtres, d'avoir agi, & preché, avec peu de bonne foy; car on m'avoiiera, qu'ils sçavoient que la refiftance n'est deffendue qu'aux plus foibles, ou qu'ils ne le sçavoient pas : or si nous disons, qu'ils ne le sçavoient, nous les accusons d'ignorance; que s'ils le sçavoient, c'est dire qu'ils ont agi de mauvaise foy: en effet, s'ils sçavoient que les Chrétiens n'étoient pas si absolument obligés à l'obeissance, qu'il ne leur fut, en certaines occasions, permis de resister, ils n'eussent pas êté sinceres, s'ils leur eussent caché une verité aussi importante que celle là : Est-ce qu'ils craignoient le scandale d'une pareille Doctrine? ou seroit-il possible, qu'une Doctrine puisse être en même temps, Evangelique & scandaleuse? Mais la Doctrine de la resistance, étoit elle plus scandaleuse, que celle de la Croix: Craignoient-ils d'offenser les Puissances, & de les rendre plus implacables contre les Chrêtiens?

ne-

ne lel-

le

à à issé

ri-

00.

de

ent lus

r fi

ca-

ai-

les

gés

er-

ils

nt

lle

Ti-

ne

us ni-

de

e-

tiens? mais ne sçavoient ils pas aussi que cette Doctrine leur attiroit un grand nombre de Profelytes? & n'eût-on pas eu bien plus d'inclination pour une Loy, qui permet de se deffendre, que pour une Religion qui deffend absolument la resistance? & n'est-il pas visible, que la permission dont nous parlons, eût êté d'un grand secours pour la conversion des Juiss, qui ne respiroient que les richesses & les avantages d'icy bas? On les eût bien tôt veu combattre sous les enseignes de la Croix, & s'abandonner avec joye, à la conduite de tant de Prophetes, & sur la foy de tant de miracles, & la Doctrine de l'Obeissance Passive eût bien tôt été rendue inutile, parce que le Christianisme eût êté assez puissant, pour s'opposer aux efforts les plus redoutables de la tyrannie, & on ne sçauroit se figurer aucune raison, qui eût pû induire nôtre Seigneur & ses Apôtres, à cacher aux Chrêtiens cette permission, de se dessendre contre la persecution, particulierement dans un temps où elle eût été autant de faison, & aussi necessaire, qu'elle le fut jamais, ou qu'elle sçauroit jamais l'être, mais J. C. n'auroit pas par ses souffrances, & par sa Paffion, fondé une Religion, qui se devoit ensuite maintenir, & avancer par la resistance, & par la rebellion.

3. Leur argument énerve l'authorité de

toutes

toutes les Loix Evangeliques, & permet à chaque particulier, de s'endispencer, autant de fois qu'il le trouvera bon : il n'y a point de precepte dans l'Evangile, plus abfolu, que celuy de l'Obeissance Passive, & on ne se figure qu'il y ait aucune reserve, que parce qu'on voudroit bien qu'il y en eût, & si tous les autres preceptes s'expliquoient avec autant de liberté, les explications auroient bien tôt exterminé le Christianisme; la douceur, la patience, l'humilité, la refignation, le mépris du monde, font les devoirs d'une Religion passive, & ne pourrions nous pas dire avec autant de justice, que ces interpretes zelez, que ces preceptes ne regardoient les Chrêtiens, que lors qu'ils étoient foibles & maltraités, & qu'ils ne sont plus de saison, depuis que l'Eglise se voit florissante & victorieuse; & c'est par ce même precepte, qu'on pourroit justifier l'orgueil, l'ambition, l'avarice, & la passion idolatre, des richesses, & des plaisirs; javoue que lors que la Religion Chrétienne se vit dominante dans l'Empire, la prosperité sit trop d'impression sur les Chrêtiens; il est vray qu'ils se relâcherent de la ferveur, & de la pureté qui éclatoit pendant la persecution, mais felon le raifonnement de nos fophistes, il n'y auroit pas en moins de changement dans la Religion même, que dans les personnes qui en faifoient

1-

n,

i- i- i- i-

e

t

2

S

t

faisoient prosession, & nous aurions à ce compte, besoin de deux Evangiles, l'une pour l'Eglise persecutée, & l'autre pour la florissante; & ces deux Evangiles nauroient pas plus de rapport l'une à l'autre, qu'il y en a du Paganisme, à la vraye Pieté, mais nous n'avons pour nôtre malheur, que celuy qui enseigne l'obeissance & la refignation, & l'autre ne se trouve que dans la cervelle infirme de ces interpretes trop indulgens; si bien que la resistance, directement opposée comme est, aux preceptes du Vieux Testament, & dont les fuittes criminelles sappent les fondemens du Christianisme, ne se doit dessendre que par des Athées, & des Infidelles.

4. C'est se mocquer, de dire que l'Apôtre ne dessend aux Chrêtiens de son temps, de resister aux Puissances, que parce qu'ils en étoient incapables: & c'est luy faire un reproche sort sanglant, de supposer qu'il a êté de l'humeur de certaines personnes, qui sont les bons Sujets, tant qu'ils apprehendent que la resistance ne leur soit suneste, mais qui perdent le respect & la sidelité d'abord qu'il se présente une occasion savorable pour la rebellion: Cccy n'est qu'une dissimulation & une slatterie, incompatible avec la simplicité de l'esprit Apostolique, & c'est une chose sort étrange, que l'Apôtre desendit aux Chrêtiens, sous des peines

si severes, de resister aux Puissances, dans le temps qu'il sçavoit bien, qu'ils étoient incapables de le faire : Quelqu'un croira que le sens commun devoit porter ces Chrétiens à étre paisibles & soumis, au lieu que le foin & le zele que l'Apôtre fait paroître en cet endroit, nous infinuë, que quoy qu'ils fufsent foibles, & incapables de resister, cependant ils l'auroient pû faire en ce temps là. Il est vray qu'il y avoit alors certains Chrêtiens, mal nommés, qui resistoient aux Puissances, & qui méprisoient la domination, qui étoient fiers, & audacieux, & qui étoient amoureux d'eux mémes, & qui ne craignoient point de maudire ceux qui éroient élevés en dignité, 2. Pierre, 2. chap. 10. vers. Jud. vers. 8. Or c'est une espece de resistance, de mepriser les Puissances, & il n'y a aucun Sujet, tant foible soit il, qui ne puisse y resister de cette maniere; & quoy que les Chrêtiens n'étoient pas d'eux mêmes assez forts pour secoller le joug des Empereurs Romains, cependant il leur étoit fort aisé de se joindre a ceux qui en avoient le pouvoir, & de faire avec eux, des conditions, telles qu'ils auroient souhaité. Ces Chrêtiens vivoient dans un âge fort corrompu, dans un temps ou les Juits & les Payens étoient tous portés à la rebellion, & qu'ils pouvoient avancer, & même affeurer leur dessein, s'ils le leur

leur avoient communiqué, & qu'ils n'auroient pas manqué par cette declaration, d'attirer leur amitié & leur protection; & encore que personne ne puisse deviner quel sera l'évenement d'une rebellion, il ne s'ensuit pas qu'ils n'en eussent pû éviter les suites, aussi facilement que les Juiss & les Payens.

L'Apôtre connoissoit tout cecy, & même il l'apprehendoit, & il les en avertit, & cela, pour des raisons si fortes, & si clairement prouvées, qu'il paroît que ce n'étoit pas seulement un prudent avis qu'il leur donnoit en ce temps là, mais qu'il pretendoit que ce sût une Loy sondamentale de

leur Religion.

1-

e

ıs

e

n

1-

è-

1-文

ii

3

S

e

t

En estet, la Doctrine de l'Obeissance Passive, est appuyée des raisons, qui ne sont assertions fortes, lors que les Chrétiens ont assez de forces pour resister, & même pour conquerir, que lors qu'ils sont dans l'impuissance de le faire. C'est ainsi que S. Paul presse le devoir de la soumission aux Puissances Superieures, parce que toutes les Puissances sont de Dieu, & que toutes celles qui sont sur la terre, sont ordonnées de Dieu, c'est pourquoy, celuy qui resiste à la Puissance, resiste à l'ordonnance de Dieu. Or si l'on doit obeïr aux Puissances, parce qu'elles sont de Dieu, la soumission & l'obeissance, sont autant de nôtre devoir,

L 3 quand

quand nous sommes assez forts pour y resister, que lors que nous ne le sommes pas, & nous ne sommes pas moins obligés à present, à l'obeissance & à la soumission, que les premiers Chrétiens, si nous croyons que Dieu à autant de part dans l'Election de nos Roys, qu'il en avoit en celles des

Empereurs Romains.

2. Deplus, il menace de la domination éternelle, ceux qui y resistent : Celuy qui y reliste, dit-il, attire la condamnation sur luv mime; ce qui suppose que la resistance est un peché actuel, & par consequent, que la Doctrine de l'Obeiffance Paffive, est une Loy éternelle, & qui ne se peut changer, ce qui ne se trouveroit pas vray, s'il étoit permis de refister quand nous en avons les occasions & les moyens. Il est vray que c'est une grande folie de resister à un Prince, lors qu'on n'a pas des forces suffisantes pour luy opposer; ce seroit aussi une chose bien rude, si un homme perissoit éternellement, pour avoir commis une action, qui en elle même, est permise, mais qui a êté entreprise fort imprudemment : Ces Messieurs doivent penser serieusement à eux mêmes, quelque permise qu'ils s'imaginent que soit la resistance, s'il est ordonné, que tous les rebelles, quoy qu'imprudens & infortunés, periront éternellement.

3. Saint Paul ajoûte, qu'il est necessaire

de nous y soumettre, non seulement par la crainte du châtiment, mais aussi par le devoir de la conscience, c. a. d. non seulement par la crainte des hommes, mais aussi pour accomplir le devoir que nous devons à Dieu : Que si la resistance n'étoit pas mauvaise d'elle même, ce seroit une consideration fort prudente, de se soumettre par la crainte du châtiment, c. a. d. par l'apprehension d'être punis des hommes, si nous ne fommes victorienx; mais il n'y auroit aucune marque de conscience, ni aucun sentiment de nôtre respect envers Dien, si nous croyons que l'Obeissance Passive est du devoir des foibles, & que la refistance est permise aux plus forts.

4. Saint Pierre nous dit, que la soumission aux Roys & aux Gouverneurs, est une bonne, & une vertueuse action; c'est pourquoy il l'appelle, faisant bien : Car telle est la volonté de Dieu, qu'en faifant bien, vous fermies la bouche aux ignorans & insenses, c. a. d. en vous soumettant aux Roys & aux Gouverneurs, comme nous l'avons dêja remarqué. Or la nature de la vertu & du vice, ne scauroient être changée par les circonstances de nôtre condition ; ce qui est une vertu dans un temps, l'est aussi dans un autre : & cela fait voir, que la Doctrine de la foumission, & de l'Obeissance Passive, n'étoit pas une Loy, limitée à L4

de certaines conjonctures, ni un pur effet de prudence, mais un devoir effentiel de

la Religion Chrêtienne.

5. Car il paroît par ce qu'il ajoûte, que le Christianisme étoit en tres-grand credit, & en grande estime, parce qu'il rendoit les hommes soûmis & paisibles; en faisant bien ils fermoient la bouche aux hommes ignorans & insensez, c. a: d. en vivans paisiblement, & se soumettans à leurs Gouverneurs, ils consondoient ces hommes, qui comme des ignorans, leur reprochoient d'être Chrêtiens.

Or nous pouvons tirer d'icy deux consequences tres-évidentes: La premiere, Que la soumission aux Puissances, est une chose sort goûtée de tout le monde, ou autrement elle ne sçauroit être avantageuse au Christianisme; & voicy une raison tresforte, pour prouver que la soumission aux Puissances, est une grande vertu, c'est que tous les hommes en parlent en bien; c'est une chose de bonne renommée, voila pourquoy elle sied bien aux Chrêtiens, 4. Phil. 8. vers.

La seconde, que la soumission aux Puissances, est une Doctrine sondamentale de la Religion Chrêtienne, parce que c'étoit la vo'onté de Dieu, qu'ils rendissent le Christianisme recommandable, en se soumettans aux Princes, mais Dieu n'a jamais entendu entendu qu'ils deussent ainsi tromper le monde, & rendre le Christianisme recommandable, par un acte, qui n'en est, ni

une partie, ni le devoir.

Cecy est plus que suffisant, non seulement pour refuter ce vain raisonnement, que la Doctrine de la foumission & de l'Obeissance Passive, n'obligeoit les Chrêtiens que pendant qu'ils étoient incapables de se deffendre, & de resister; mais aussi pour nous satisfaire sur la Doctrine des Apôtres, touchant la foumission aux Princes: Car pour ce qui est de leur exemple, je croy qu'on n'en a jamais douté, l'on est suffifamment instruit, qu'ils ont enduré le Martyre, aussi bien qu'un grand nombre de Chrêtiens de leur temps, & dans les Siecles suivans, qui bien loin d'avoir suscité une rebellion, ne se sont pas même plaints des Puissances Superieures; ils le souffrirent & s'y foumirent, suivant l'enseignement qu'ils en avoient donné aux autres, non pas proprement parce qu'ils ne pouvoient pas y relister, mais par le devoir & le respect qu'ils devoient à Dieu, qui établit les Roys sur le Thrône, & qui leur donne une authorité Sacrée & inviolable, & a l'imitation de leur Seigneur & Maître, qui étoit allé, comme un agneau à la boucherie, & comme une brebis devant celuy qui la tond, ainsi il na pus ouvert sa bouche. CHAP.

## CHAP. VI.

Responce aux objections les plus plausibles, dont la Doctrine de l'Obeissance se trouve combatue.

TE n'ay plus qu'à refuter les objections que l'on fait contre la Doctrine de l'Obeissance Passive, quoy qu'à mon avis on n'en deût point faire, aprés des preuves si évidentes, que l'Obeissance Passive, est la Doctrine, tant du vieux que du Nouveau Testament ; il se peut faire pourtant, que des esprits éclairez & malins, y feront quelques objections, qui sont indignes d'être considerées par des veritables Chrêtiens, puis que l'on n'en sçauroit faire aucune qui puisse détruire la validité d'une Loy expresse & Divine. Il est vray que quand nous n'avons autre connoissance d'une affaire, que celle que la raison naturelle nous dicte, & que la raison semble être également sorte & pressante des deux côtez, il est bien difficile de demêler la verité; mais quand d'un

d'un côté nous avons une claire & expresse revelation de la volonté de Dieu, & de l'autre quelque ombre ou apparance de raison, je croy qu'il ne faut point balancer sur le chois que nous devons faire, à moins qu'un homme ne soit embarassé, dans le chois qu'il doit faire, ou de l'authorité de l'Ecriture Sainte, qui est la plus certaine & la plus infaillible regle, ou de ce que luy dicte la raison naturelle: Voila pourquoy, jusques à ce que ces Messieurs puissent répondre aux passages de l'Ecriture, que j'ay allegués dans ce Traité, (ce qui ne me met pas fort en peine, car je suis asseuré que cela les tiendra quelque temps en haleine) toutes leurs autres objections, foit que j'y puisse répondre ou non, n'ont aucun effet fur moy, & n'en doivent pas plus avoir fur l'esprit de ceux qui reverent les Escritures. Mais examinons leurs objections, car elles ne sont pas si étonnantes, que nous ayons sujet de nous en alarmer.

Je croy qu'il n'y a personne qui ne reconnoisse, que dans la plûpart des conjonctures, c'est le devoir des Sujets, de ne point resister à leur Prince; mais ces Messieurs pretendent que ce ne soir pas leur devoir, quand leurs Princes les persecutent & les oppressent, contre la teneur des Loix: quand leurs vies, leurs libertés, leurs Privileges, & seur Religion, sont toutes as-

**feurées** 

feurées par les Loix de leur Pays, ils ne peuvent concevoir aucune raison qui les oblige à souffrir lachement, que leur Prince usurpe une authorité qui les choque, ni qui les puisse empêcher de se dessendre contre une violence injuste & illegitime; ce qu'ils disent, pour prouver que la resistance n'est pas criminelle, se peut reduire à

ces cinq propositions.

1. Qu'ils ne sont obligés par aucune Loy, de souffrir contre la Loy. 2. Que le Prince n'a aucun pouvoir contre la Loy. 3. Qu'ils ont naturellement droit de se deffendre contre une injuste violence. 4. Que nous détruisons la distinction qu'il y a, entre une Monarchie absoluë, & une Puissance limitée; entre un Prince qui n'a autre Loy que sa volonté, & un autre qui est obligé de se gouverner suivant sa Loy, ce qui sappe les fondements de l'Etat d'Angleterre. 5. Que si on ne permet la resistance en aucune maniere, les malheurs & les incommodités de cette vie, peuvent être insupportables au genre humain. Je ne doute point qu'on n'avoile, que ces cinq argumens, contiennent toute la force & les subtilités de leur raisonnement, & que si j'y puis répondre, cela les obligera à être fidelles, ou leur ôtera toute sorte d'excuse.

1. Ils disent, premierement, qu'ils ne sont obligés par aucune Loy, de souffrir contre

ne

li-

ce

ni

re

ce

n.

à

n-

3.

en-

ue

n-

n-

oy

gé

ip-

re.

lu-

m-

p.

ite

ns,

tés

rç.

cu

ne

rir

tre

contre la Loy. Supposons comme à fait un Autheur Moderne, qu'un Prince Papiste persecute ses Sujets en Angleterre, à cause qu'ils font profession de la Religion Protestante, qui est authorisée par les Loix; Par quelle Loy, dit-il, faut-il que nous mourions? Ce n'est pas asseurement par la Loy Divine, car ce n'est pas un crime a'etre de la Religion que Dieu approuve, & laquelle il voudroit que tous les hommes embrassassent & qu'ils y perseverassent jusques à leur mort: Ni par les Loix de nôtre Pays, où bien loin que la Religion Protestante soit criminelle, il est deffendu, sur peine de la vie, de l'abandonner, & de se faire Papiste: Par quelle Loy donc? Je n'en connois aucune, dit nôtre Autheur; ni moy aussi je n'en connois point, & nous nous accordons jusques icy: Mais cependant les Loix Divines, & celles de nôtre Pays, nous deffendent la relistance; & si une mort injuste, & qui n'est fondée sur aucune Loy, s'en ensuit, je ne sçaurois qui faire; il faut que Dieu & nôtre Pays en répondent.

C'est une merveilleuse decouverte, que cet Autheur à faite, que quand nous souffrons contre la Loy, nous ne sommes condamnés à la mort par aucune Loy; car si nous l'érions, nous ne souffririons pas contre la Loy; & il se sert ici d'un argument aussi merveilleux, pour prouver que nous

fommes

fommes persecutés contre la Loy, parce qu'il n'y a aucune Loy qui nous condamne, si nous y resistons; & c'est ce qui est supposé dans la question, & qui n'est autre chose que de supposer, ce qu'il devoit prouver: Nous pouvons resister à un Prince qui nous persecute contre la Loy, parce qu'il n'y a aucune Loy qui nous condamne, c. a. d. parce qu'il nous persecute contre la Loy: il est vray que ce raisonnement prouve que nous ne devons pas mourir quand il n'y a aucune Loy qui nous condamne; mais si nous pouvons nous garentir d'une injuste & violente mort, en resistant à un Prince qui nous persecute, c'est une autre question.

2. Ils objectent en second lieu, qu'un Prince n'a aucun pouvoir contraire à la Loy. Il n'y a point d'authorité sur la terre, qui soit au dessus de la Loy, bien moins contre la Loy. C'est un meurtre de mettre un homme à mort contre la Loy; or s'il étoit declaré que l'authorité de commettre des meurtres manisestes, eût ête commise à quelqu'un, nous sçaurions aussi à qui c'est que nous sommes obligés de rendre l'obeissance passive; mais ce seroit une calomnie & un blaspheme horrible, de dire que le pouvoir de mettre à mort les Sujets, ait jamais êté une partie de la prerogative Royale.

Or je m'accorde eux en cecy, qu'un Prince

Prince n'a aucune commission d'agir contre la Loy: Que s'il sait mourir un Sujet, sans être sondé sur aucune Loy, il est un meurtrier, & qu'il n'y a aucun Prince, qui puisse, sans crime, commettre des meurtres manisestes.

e,

)-

)-

15

d.

e

a

ii

n

i

e

-

sàt

C

c

9

Mais que s'en suit il ? Est-ce que nous pouvons nous y opposer, & leur resister s'ils le font ? C'est ce que je nie formellement, parce que Dieu nous a expressement deffendu la resistance. Je ne voy pas que les deux propositions qui suivent, soient incompatibles, Qu'un Prince n'a aucune authorité legitime de molester ses Sujets, contre la Loy, n'y qu'ils ne luy doivent pas resister, lors qu'il outrepasse ses Loix. Les Loix Divines, & les Loix de nôtre Païs, nous affeurent du contraire; car nonobstant qu'il puisse arriver que les Princes abusent de leur pouvoir, & outrepassent leurs Loix, fur lesquelles ils se doivent regler, cependant ils commandent aux Sujets, de ne leur resister en aucune maniere : & il ne suffit pas pour justifier la resistance, que les Princes fassent ce qu'ils n'ont aucun pouvoir legitime de faire, si nous n'avons aussi une authorité legitime, de leur resister. Celuy qui passe les bornes de son authorité, est tenu à en rendre compte, mais il ne doit rendre compte de ses actions, qu'àceux qui ont quelque pouvoir fur luy. Il n'y a aucune Puif-

Puissance, quel qu'il puisse être, qui soit obligé à rendre compte à un moindre, car cela contredit manifestement à l'idée que nous concevons, d'une Puissance Superieure. & d'étruit toute sorte d'Ordre & d'Oeconomie. Les Magistrats Subalternes doivent répondre de leurs actions, comme tout le monde le reconnoît; mais la question est, à qui c'est qu'ils doivent rendre compte? ce n'est ni à leur inferieurs, ni au Peuple lequel ils gouvernent, mais aux Magistrats ou aux Princes Souverains. C'est ainsi que le Prince peut enfreindre ses Loix. & qu'il est responsable de son administration à un pouvoir Superieur au sien; or parce qu'il n'y a aucune Puissance sur la terre, qui soit superieure à la sienne, & que ses propres Sujets ne luy sçauroient resister, le jugement en doit être reservé à Dieu, qui seul est le Roy des Roys. Pour justifier la refistance, il est necessaire de prouver deux choses: La premiere, que le Prince authorife à passer les bornes de son authorité; La seconde, qu'il nous est permis d'y refifter.

Ces Messieurs prouvent fort bien la premiere, que les Princes qui se doivent regler par leurs Loix, outrepassent leur legitime authorité, quand ils persecutent leurs Sujets mal à propos, mais ils ne parlent point de la seconde: Que les Sujets ayent ar

ue

eu-

)e-

oi-

me

1C-

dre

ni

ux

est

ix,

ion

rce

re,

fes

le

qui

la

zux

au-

ité;

re-

ore-

re-

gi-

urs

ent

ent

le pouvoir de resister à leur Prince, lors qu'il les persecute contre la Loy; ce qui est la seule chose qu'il failloit prouver, mais c'est un point fort difficile à justifier, voila pourquoy ils fe font imaginés, qu'il valoit mieux l'accorder, que d'entreprendre de le prouver. Il est vray qu'ils disent, qu'un Acte sans authorité, n'a rien qui nous oblige à l'obeissance : cecy est tresévident, si par l'obeissance, ils entendent une obeissance active; car je ne suis pas obligé de commettre un action mauvaise ou illegitime, parce que mon Prince me le commande, mais s'ils entendent une Obeïsfance Passive, il est autant faux, que l'autre est évident ; car je suis oblige d'obeir, c. a. d. de ne pas relister à mon Prince, quoy qu'il se serve de la violence, la plus injuste, & la plus illegitime.

Il est même tres-saux, & tres-mal à propos, de dire, que toute action illegitime, & qui passe les bornes de l'authorité, na rien qui nous oblige à l'obeissance. Cecy est contraire à la pratique de la Judicature humaine, & à l'experience tres-frequente de ceux qui souffrent en leurs vies, en leurs personnes, ou en leurs bîens, par une sentence injuste & illegitime: Tout Jugement qui est contraire à la Loy, est illegitime en ce sens là, & pourtant on est obligé de se soumettre à de semblables Arrests, jusques

M

à ce qu'ils soient cassés par quelque Puissance Superieure, & c'est la la veritable raison qui à causé les Appels qu'on fait d'une Court Inferieure, à une Superieure, afin de terminer les Procedures illegitimes, & d'ennuller les Jugemens iniques; ce qui suppose manisestement, que tels Actes illegitimes ont quelque pouvoir, jusques à ce qu'ils soient abolis par une Puissance Superieure; & s'il arrive qu'elle confirme & ratifie une Sentence injuste & inique, elle entraine avec foy, tant d'authorité & d'obligation, qu'il est impossible à la personne qui est offencée, de s'en relever, ainsi il faut qu'elle se soumette patiemment; & certes il est necessaire que cela soit, car autrement on ne sçauroit terminer aucune dispute, ni garder aucun ordre dans la Societé humaine.

Cecy prouve clairement, que quoy que la Loy soit le modele sur lequel les Princes doivent se gouverner, & administrer la Justice, cependant la Puissance n'est pas dans les Loix, mais dans les personnes; car autrement il s'ensuivroit qu'une Sentence prononcée par un particulier, devroit être autant authorisée, que l'est celle d'un Juge; & comment se peut il faire, qu'une Sentence illegitime, prononcée par un Juge, puisse avoir aucune Puissance? D'autant qu'une Sentence qui est contraire à la Loy,

ne sçauroit être authorisée par la Loy: Pourquoy est-ce qu'on peut appeller d'une Sentence legitime ou illegitime, ou même la changer lors qu'elle est prononcée par des Juges inferieurs; mais qu'il faut se soumetmettre aux Arrests de Souverains? Car quel que puisse être le Juge, la Loy est toûjours la même, aussi bien que la Sentence, soit qu'elle soit conforme aux preceptes de la Loy, foit qu'elle y soit directement opposée; mais il semble que l'authorité des personnes n'est pas la même, & c'est en quoy consiste la difference; de sorte qu'il paroît qu'il y a une authorité particuliere, inseparable de la personne, qui est en quelque sens differente de l'authorité des Loix, & même qui luy est Superieure; car encore qu'elle ne puisse pas, d'un Acte illegitime, en faire un legitime, ses Arrests, quoy qu'iniustes, ne laissent d'être obligatoires, prononcés par un Juge Souverain.

Que si l'on dit que cette même authorité qui a ordonné aux Juges & aux Magistrats, de decider des controverses, & d'appeller d'une Court Inserieure, à une Superieure, est constituée par la Loy; Je voudrois bien leur faire cette petite question, si la Loy donne pouvoir à une personne, de Juger contre la Loy; si elle ne le fait pas, tous les Actes obligatoires sont frivoles, & n'obligent en aucune manière le Sujet, ce qui

M 2

est manifestement faux, suivant l'experience & la pratique de toutes les Oeconomies du monde. La Sentence la plus illegitime, demeure valide jusques à ce qu'elle 10it cassée par quelque Puissance Superieure; mais les Arrests de la Puissance Supreme, quelque illegitimes qu'ils puissent être, sont irrevocables, par toute autre authorité que la sienne; c'est aussi parler fort impertinemment, de dire, que la Loy authorise un homme, de Juger contre elle même; car ce n'est pas affeurement ce que la Loy entend : D'où est ce donc qu'un Jugement, ou un Acte illegitime pretend de tirer son authorité, & par quelle raison est-on obligé de s'y soumettre? La réponse en est évidente, c'est du pouvoir de la personne qui agit. Il sera d'un grand secours pour cette controverse, d'éclaicir cette proposition, afin que chacun en connoisse la verité; ce que je tacheray de faire, le plus fuccintement qu'il me sera possible.

t. Je remarque d'abord, qu'il faut qu'il y ait un pouvoir & une authorité personnelle, qui soit plus ancienne que toutes les Loix Civiles; car il n'y a point de Loy sans Legislateur; & il ne sçauroit y avoir aucun Legislateur, s'il n'y a une ou plusieurs personnes revêtues de l'authorité Souveraine, dont la creation des Loix dépend: car la Loy n'est autre chose que la volonté &

le commandement du Legislateur, publiquement declarés, soit dans une Monarchie, ou dans une Democratie.

2. Ainsi nous voyons clairement, qu'un Prince ne reçoit pas son authorité de la Loy. mais que c'est luy qui authorise sa Loy; C'est en vain qu'on nous objecte fort souvent, ce que dit un grand Jurisconsulte, Lex Facit Regem, c. a. d. que la Loy fait le Roy; car il étoit bien éloigné de dire, que le Roy receût son authorité Souveraine de la Loy, puis que la Loy n'a aucun pouvoir, & n'en scauroit donner, que celuy que le Roy luy communique ; voila pourquoy ce seroit un merveilleux Enigme, si c'étoit de la Loy, que le Roy recent son authorité. Quand donc ce grand Jurisconfulte, dit, que la Loy fait le Roy, il distingue entre un Roy, & un Tyran; & c'est icy sa pensée, que de gouverner selon les Loix, cela rend un Prince Souverain digne dêtre appellé Roy, & que le mot de Roy, ne signifie autre chose, qu'une Puissance & une authorité juste, équitable, & bien faisante, comme il paroît par la raison qu'il allegue icy, Non est enim Rex, ubi dominatur voluntas & non Lex, c. a. d. Celuy là n'est pas digne d'être qualifié du nom de Roy, ni même d'un Prince Souverain, qui gouverne par sa propre volonté, & non fuivant M 3

suivant la Loy, & que celuy de Tyran luy

est plus justement dû.

3. Il s'ensuit necessairement, de ce que nous venons de dire, qu'un Prince Souverain ne reçoit pas son authorité de la Loy, & quoy qu'il luy puisse arriver de violer les Loix, suivant lesquelles il est tenu de gouverner, cependant, son authorité n'en est pas moins incontestable: Quoy qu'il fausse sa Foy à Dieu, & à sa Patrie, il ne laisse pas pour cela de conserver l'authorité Souveraine. Cette verité est en effet reconnue pour veritable par ces Messieurs, qui avoiient ingenument, qu'encore qu'un Prince foule fous ses pieds les Loix, & qu'il exerce une authorité volontaire & illegitime, sa personne ne laisse pas dêtre Sacré & inviolable, & qu'on ne scauroit sans crime, luy resister : ils confessent que David étoit divinement inspiré, lors qu'il dit, que personne ne peut mettre la main sur l'Oinet du Seigneur, sans être coupable: Or qui est-ce qui rend la personne d'un Roy plus inviolable, & plus absolue que celles des autres? En voicy l'unique raison, c'est que l'authorité sacrée & inviolable, dont Elle est revêtuë, distingue le Prince d'avec le Peuple ; c'est pourquoy il semble, que quoy qu'il agisse directement contre la Loy, il est neanmoins toûjours Souverain, & toûjours l'Oin& du Seigneur; car fans cela, je ne voy rien qui nous

nous deffende, d'attenter à sa personne. aussi bien qu'à son authorité. Et derechef s'il n'y a qu'une authorité inviolable & independante, qui puisse rendre la personne du Roy inviolable & independante, je voudrois volontiers scavoir comment il se peut faire, qu'il soit permis de resister à son authorité, & deffendu de s'opposer à sa personne. Je souhaiterois que ces Messieurs me difent, si un Souverain Prince denote la personne ou l'authorité d'un Rov; & si c'est tuer le Roy, que de le depouiller de son authorité, pourquoy il ne leur est pas aussi licite de tuer sa personne, lors qu'ils ont tué le Roy, c. a. d. qu'ils l'ont depouillé: C'est ainsi qu'il faut renoncer au sens commun, quand on s'efforce d'excufer les Traitres & les rebelles : Ceux en effet qui resistent à l'authorité de leur Prince, sans attanter à la personne, ne sont pas si criminels, que ceux qui l'assassinent, mais ceux qui asseurent, que l'on peut resister à sa personne, aussi bien qu'à son authorité, parlent avec plus de congruité, & foûtiennent mieux les maximes de la rebellion.

4. Je conclus d'ici, qu'il paroît, que les ordres d'un Roy, quoy que mal employés, obligent les Sujets à une obeiffance, finon active, à tout le moins Passive : car le Roy ne reçoit pas fon authorité Souveraine des Loix, encore qu'il usat mal de son au-

M 4

thorité,

thorité, les Loix ne la luy sçauroient ôter, & par consequent il est toûjours Prince Souverain, & quoy que ces plus illegitimes actions ne soient pas authorisées par la Loy, elles le sont pourtant par le pouvoir supreme qui est independant, auquel on ne doit pas resister.

Enfin il n'appartient à aucun homme de bon sens d'élever l'authorité des Loix, au prejudice de celle du pouvoir Supreme. Le pouvoir Supreme, fait les Loix, & les peut casser, & en créer de nouvelles ; L'unique Puissance & authorité des Loix, vient du pouvoir Supreme, qui seul est en droit de créer & de faire executer ses Loix. Ce pouvoir Supreme, est inseparable de la personne du Prince Souverain; & quoy que l'exercice de ce pouvoir puisse être reglé par les Loix, & qu'un Prince soit blamable s'il en use mal, aprés qu'il a une fois consenti à un tel reglement; cependant ses Arrests, quoy que contraires aux Loix, ne laissent pas de porter avec eux, une authorité Souveraine, & à laquelle on ne doit resister, pendant que sa Puissance Souveraine continie. Or s'il est possible de convaincre tous les hommes de l'invalidité de ce pretexte du Loix, par lequel ils pretendent justifier la refistance ou la rebellion contre un Prince qui les persecute injustemenr, je leur demanderay deux questions fort aisées à resoudre. I. La

1. La premiere, si les Loix de Dieu & celles de la nature, ne sont pas aussi Sacrées & aussi inviolables, que sont les Loix d'une nation? Si elles le font (car je m'imagine que personne n'osera dire le contraire,) pourquoy ne pouvons nous pas aussi bien resister à un Prince qui nous persecute contre les Loix de Dieu, & de la nature, qu'à un Prince qui nous moleste contre ceux de nôtre Païs ? Le Prince n'est-il pas autant obligé d'observer les Loix de Dieu, & de la nature, que les Loix de son Païs ? S'il est ainsi, la distinction qu'ils mettent entre souffrir par la Loy, & contre la Luy; demeure inutile; or tous ceux qui souffrent en bien faisant, souffrent contre la Loy, & ils doivent être recompensés par les Loix de Dieu, & par les fins naturelles de l'Oeconomie humaine, & non pas punis: deplus ils fouffrent contre les Loix, qui leur ordonnoit de faire le bien, pour lequel ils souffrent. C'est ainsi que les Chrêtiens fouffroient sous les Empereurs Payens, parce qu'ils adoroient un seul Dieu, & refusoient de se prosterner devant une infinité de dieux Payens, c'est pourquoy suivant les principes mentionnés cy-dessus, ils auroient pû justifier leur rebellion, contre ces authorités injustes & violentes; mais les Apôtres, comme je l'ay déja fait voir cy-devant, n'ont jamais reçeu cecy, pur une

une excuse legitime de la resistance; & pour moy je vous avoise, que je suis encore en peine de trouver la raison de cette disserence, pourquoy nous ne pouvons pas resister aussi bien a un Prince qui persecute contre les Loix de Dieu, qu'à un autre qui persecute, contre les Loix d'Angleterre.

2. Je demande en second lieu, si un Prince à plus d'authorité de faire des Loix méchantes, & qui authorisent la persecution, que de persecuter ses Sujets sans aucune Loy? Ces Messieurs nous disent, que si le Paganisme, ou le Papisme étoient établis par la Loy, qu'ils feroient obligés de fouffrir patiemment, & fans aucune resistance, pour leur Religion, mais puis que la Chrêtienne, & Protestante, ils croyent qu'il leur doit être permis de defendre par les armes, ce qui est authorisé par les Loix; mais fi nous examinons cecy à fond, c'est un pretexte tres-foible, & tres-frivole; car qu'elle authorité peut avoir une méchante Loy, & qui authorise la persecution? & d'où vient cette authorité? Quel pouvoir à un Prince de faire des Loix, opposées à celles de Dieu? Sil n'en a point le pouvoir, ce n'est donc pas une Loy, & de faire une Loy pour persecuter les gens de bien, est le même que de les persecuter, sans être fondé sur aucune Loy, ou contre la Loy. Le pretexte de la resistance, c'est qu'un Prince Prince nous persecute sans authorité. Or je dis maintenant, qu'un Prince n'a pas plus de pouvoir de faire une Loy, qui authorise la persecution, qu'il en a de persecuter, sans l'appuy d'aucune Loy. Et quand même un Prince Papiste revoqueroit toutes nos bonnes Loix, qu'il établiroit le Papisme par de nouveaux Arrests, & qu'I condamneroit à la mort ceux qui ne seroient pas Papistes, il n'auroit pas plus de pouvoir de faire cecy, que de persecuter les Protestans, sans revoquer leurs Loix; une Puissance Souveraine justifiera affez ces deux actions, pour rendre la resistance illicite, mais si elle ne les peut pas justifier toutes deux, elle n'en scauroit justifier aucune; car un Prince n'a pas plus de pouvoir de faire une mauvaise Loy, que d'en casser une bonne, de sorte que ce principe les menera beaucoup plus loin qu'ils ne croyoient, & quoy que les Loix du Païs soient telles qu'ils souhaittent, ils feront peut-être obligés avec le temps, par un bon motif de rebellion, de détruire l'Antechrist, & d'établir Jesus Christ sur ce Thrône. Cecy doit suffire pour répondre aux deux premieres objections, Que nous ne fommes obligés par aucune Loy, de souffrir injustement: Et que le Prince n'a aucune authorité que celle que la Loy luy donne.

e

t

r

r

e

r

à

1,

e

1.

n e 3. Ils objectent, en troisième lieu, qu'ils

ont

ont un droit naturel, de se garentir, & de se defendre contre l'injustice & la violence. C'est ce même pretexte qu'ils se sont servis pour abuser le peuple, en cette derniere Conspiration; ceux qui étoient employés, pour preparer & disposer les hommes à la Rebellion, leur demandoient, s'ils ne se voudroient pas desfendre, si quelqu'un venoit pour lear couper la gorge ; on répondoit sur le champ qu'on le feroit; aprés les avoir menez jusques là, il leur demandoient s'ils n'estimoient pas leur liberté autant que leurs vies, & s'ils ne les deffendroient pas avec la même resolution, & ils pouvoient pousser ce raisonnement jusque à tout ce qui touchoit leurs libertes; car on a même droit de se garentir de la perte d'une partie de sa liberté, que de la deffendre toute, & ainsi la defence de soy même, s'étendroit à la fin, jusque au moindre pretexte, dont les malcontens se pourront jamais servir, pour debaucher les Sujets de leur obeissance.

Or pour répondre à cecy, je demeure d'accord que chaque personne à un droit naturel de dessendre, & de preserver sa vie, par toutes sortes de voyes legitimes; mais il ne saut pas que nous nous imaginions, que tout ce que nous avons le pouvoir, la sorce & l'occasion de faire, soit legitime, voila pourquoy, pour l'éclaircissement de cét argument, il saut que nous considerions.

I. Pre-

le

e.

is

re

la

1-

es

It

e

5

t

e

e

t

S

e

1. Premierement, que la defence de foy même contre l'authorité publique, n'a jamais êté accordée par l'authorité de Dieu, ni par l'instinct de la nature, quoy qu'il foit permis de se desfendre contre une violence illegitime. On dit que les peres avoient jadis, pouvoir de vie & de mort sur leurs enfans; je demande maintenant à ces Messieurs, si un fils en ce temps là, voyoit venir son pere pour le tuer, quoy qu'il s'imaginoit qu'il le faisoit fort injustement, s'il étoit en droit de se dessendre, & de tiier son pere: C'est ce que les nations les plus Barbares du monde n'ont jamais accordé; cependant cela se pouvoit justifier par ce principe, de se pouvoir defendre soy même, comme il est allegué par ces Mesfieurs; ce qui est une raison convaincante, pour faire voir que ce principe est faux. C'est une Loy formelle, que celuy qui aura frapé son pere ou sa mere, moura de mort, 21. Exod. 15. vers. & pourtant le pouvoir des peres & des meres, étoit alors limité par les Loix publiques : l'authorité d'un Prince n'est pas moins Sacrée que celle d'un pere, c'est le Ministre de Dieu, c'est son Viceroy, & c'est flater trop groffierement la nature, que d'en opposer ses Loix, à celles de Dieu, qui deffendent absolument la resistance.

2. Secondement, le droit de l'épée n'appartient

partient qu'au Prince, voila pourquoy aucun particulier ne doit prendre l'épée pour se dessendre, que par la permission du Roy, or il est impossible de croire, qu'il permette à un homme de se soulever contre luy: il s'ensuit donc, que celuy qui tire l'épée contre une authorité legitime, merite de mourir par l'épée, suivant ce que nôtre Seigneur dit à Saint Pierre, celuy qui

prend l'épée, perira par l'épée.

3. En troisième lieu, nous devons aussi considerer, que la defence de soy même, est un droit personnel, & qui n'a plus de force, lors qu'il s'agit du bien public; car celuy qui prendles armes pour deffendre sa propre vie, & celle de quelques malheureux, amateurs des nouveautés, expose une nation entiere, à de tres-dangereuses fuites, & possible plus sanglantes, que la cruauté de plusieurs Tyrans. Ces personnes facrifient plufieurs miliers, tant d'amis, que d'ennemis, le bonheur & la prosperité de plufieurs milliers de familles, & le repos & la tranquillité du public, à leur defence particuliere; Or si c'est là une Loy de la nature, nous pouvons bien l'appeller Marâtre, puis qu'elle ne nous a armés, que pour nôtre ruine.

4. En quatriéme lieu, il nous faut remarquer, que l'Obeissance Passive, & la soumission à l'Oeconomie civile, est le

chemin

r

e

e

r

chemin le plus court & le plus affeuré, pour la defence de chaque particulier. Nos Politiques, où s'il faut le dire, Athées, qui ne reconnoissent autre Loy de nature, que celle de la deffence de soy même, la tiennent pour la fource de la Police humaine, & soutiennent, qu'elle ne fût jamais qu'une affociation des foibles, pour se defendre contre les plus forts ; & qu'il ne s'est fait des Princes, & des Gouverneurs, aufquels l'on accordent le droit de l'épée, qu'afin qu'ils puissent administrer la Justice, & defendre leurs Sujets de la violence, tant publique que particuliere; j'avoue qu'ils ont raison de dire, que l'Oeconomie civile est la plus grande seureté, non seulement de la tranquillité publique, mais aussi de celle de chacun; & encore que le Prince fût Tyran, comme nous l'avons deja fait voir, il n'y a point d'Etat qui puisse être paisible, fans qu'il y aye une Puissance independante, & à laquelle on ne puisse, sans crime, refister; de sorte que bien loin que le droit naturel de se desendre soy même, justifie la rebellion, elle la condamne absolument, comme étant contraire aux bonnes & aux justes mesures des honnêtes gens ; car quoy qu'un homme par l'Oberffance Paffive, puifse exposer sa vie à la furie d'un Tyran, il peut aussi la perdre en mille autres occasions, mais l'Oeconomie civile est la meilleure & la plus seure desence, voila pourquoy c'est detruire les moyens les plus asseurés pour sa desence propre, que de resister au Souverain.

5. En cinquiéme lieu, cette Doctrine de la resistance, ne sçauroit asseurement justifier la rebellion, lors que les hommes ne soussirent aucune violence; c'est pourquoy ceux qui étoient seduits à la derniere Conspiration, lors qu'ils virent qu'il n'y avoit personne qui attentât à leurs vies, & qu'on ne leur avoit ôté aucune de leurs libertés, étoient si sort portez ou engagez à la rebellion, qu'il n'êtoit pas besoin de raisonne-

ment pour la leur persuader.

4. La quatriéme objection que l'on fait à la Doctrine de l'Obeissance Passive, est, qu'elle ne laisse point de distinction, entre les Monarques absolus, & les Puissances limitées; ce qui sappe les fondemens de nos Loix d'Angleterre: S'ils disoient vray, il faut avoiier que les Ministres de l'Eglise Anglicane, passeroient mal leur temps, car ils feroient obligés, ou de prêcher la resistance, qui est manisestement contraire aux Loix de l'Evangile, aux fentimens & à la pratique de l'Eglise Chrêtienne, en tous âges, ou de prêcher 10beissance Passive, à la destruction de l'Oeconomie fous laquelle nous vivons; mais graces à Dieu nous n'en sommes plus là : car

ır

iu

de

li-

ie

y

it

on

s,

·l-

e-

n

ì-

i-

p-

li-

nt

u

e-

lX

ê-

)-

e-

is

ar

la

la différence que l'on met entre un Monar que absolu, & un Monarque limité, n'est pas que la refiftance soit illicite en une occasion, & permise en un autre, car il est autant deffendu de resister à un Monarque, dont l'authorité est limitée, & reglée par les Loix, qu'à un Tyran, qui n'a autre Loy que sa volonté; que si cela n'étoit pas ainsi, je ne ferois aucune difficulté de dire, qu'une Puissance sans referve, établiroit mieux la Paix du Public, qu'un Monarque limité: Mais voicy en quoy confifte la difference, c'est qu'un Monarque absolu ne reconnoît autre Loy, que celle de sa propre volonté, il peut faire & caffer les Loix quand il luy plaît, sans qu'il soit obligé de demander le consentement d'aucun de ses Sujets; il peut imposer ce qu'il luy plaît, & n'est tenu de consulter aucune Loy pour l'administration de la Justice; mais il en est tout autrement en une Monarchie limitée, dont l'exercice de l'authorité Souveraine est reglée par des Loix connues, & établies, lesquelles le Prince ne peut faire n'y abolir, fans le consentement du peuple. Personne ne peut perdre sa vie ni ses biens, qu'aprés des procedures legitimes : le Roy d'Angleterre ne peut même lever aucun argent, ni imposer aux Sujets aucune Taxe, que par la concurrence d'un Parlement; ce qui fait qu'il y a beaucoup de difference, entre

entre ses Sujets, & ceux qui vivent sous un Prince absolu.

Or on dira, que c'est toûjours la même chose: car à quoy servent les Loix, si on ne doit pas resister au Prince, lors même qu'il les enfreind, & qu'il gouverne par sa volonté, sans avoir égard aux Loix : Qu'il fe peut faire aussi absolu que le Grand Turc, ou l'Empereur d'Indostant, toutes les fois qu'il luy femblera bon ; car qui est ce qui pourroit empêcher, puis que tous les hommes font obigés à l'Obeissance Passive? Est une preuve incontestable: mais il faut confesser qu'il se peut faire, qu'un tel Prince, gouverne à sa fantaisse, & qu'il à foulé aux pieds toutes les Loix, & neantmoins la difference qui est, entre un pouvoir absolu, & une Monarchie limitée, est tres-gran-

1. Car quoy qu'un Prince puisse n'avoir, ni ne reconnoître d'autre Loy que sa propre volonté, cependant elle n'aura jamais l'authorité d'une Loy reçeite & établie : il peut aller au delà des Loix, mais il ne sçauroit les faire, ni les revoquer; c'est pourquoy il ne sçauroit jamais changer la base & le sondement de l'Oeconomie civile, quoy qu'il puisse en interrompre l'administration: & c'est là une grande seureté pour nôtre Posterité, ce qui fait que nous n'avons pas sujet de nous alarmer.

2. Car il est fort dificile à un Prince de contredire aux Loix communes, & il se feroit une aussi grande violence, qu'à ses Sujets: Il ne sçauroit lever de l'argent, ni imposer aucune Taxe, sans le consentement de ses Sujets, ni ôter la vie à aucun homme, fans l'avoir fait passer par toutes les formes requises par les Loix (ce qu'un Prince absolu peut faire ) autrement il seroit reputé coupable de rapine & de meurtre, & sentiroit les mêmes reproches en sa conscience; pour avoir commis de telles actions illicites, quoy que ces impositions sussent moderées & raisonnables; il ne condamne personne à la mort, qu'il ne l'aye bien meritées; co qu'un tirant absolu fait, pour assouir ses passions les plus cruelles, & les plus barbares; la mauvaise foy à un engagé, par ferment public, rendroient l'exercice d'un pouvoir arbitraire, fort incommode: & quoy que ces Sujets soient obligés de se foumettre à luy, cependant ses propres craintes criminelles, ne le laisseroient pas en repos; mais l'abus d'un pouvoir absolu ·n'aura jamais assez de charmes pour faire abondonner à un Prince aussi éclairé que le nôtre, la tranquilité du Public, & la fienne.

3. Quoy que les Sujets ne doivent pas resister à un Prince qui viole les Loix de son Royaume, ils ne sont pourtant pas obligés de luy obeir, ni de le servir dans fes usurpations. Les Sniets sont obligés d'obeir à un Monarque absolu, & d'acquiescer à sa volonté; dans les choses licites, quoy qu'elles soient rudes & facheuses : mais dans une Monarchie limitée, qui estère glée par les Loix, les Sujets sont seulement obligés de rendre une obeiffance active, fuivant la teneur de leurs Loix, quoy qu'ils soient tenus de ne pas resister quand ils souffrent contre leur regles. Or il feroit aujourd'uy, tres difficile au plus grand Tyran; de se faire obeir par la force de ses armes, & il n'y a aucun Prince limité, qui puisse se rendre absolu, à moins que ses Sujets ne le secondent dans son dessein.

4. Il est neantmoins fort dangereux pour un Sujet, de servir son Prince en ce que sa Loy defend; quoy que le Prince luy même foit independant, & auquel il n'est pas permis de refister, cependant ses Ministres peuvent être obligés de rendre compte de leur administration, & même être punis s'ils en ont mal usé: & le Prince les peut facrifier fans s'inquieter : que s'ils échappent à present le châtiment, un successeur trouvera peut être le temps pour les punir; & nous voyons par experience, que cecy rend rous les hommes vigilans ou exacts à ne as servir leur Prince, en ce qui est defencu par la Loy: Il n'y a que des personnes qui 4.3

qui ont perdu leur fortune, qui l'osent faire ouvertement, & on trouve peu de gens de ce caractere, & on he s'y he pas trop.

Mous pouvons encore remarquer, que nous ne scaurions resister à nôtre Prince, sans contrevenir aux Loix sondamentales de nôtre Pais, quoy qu'il doive gouverner par nos Loix, ce qui fait voir clairement, que nos scauras Ligislateurs nont pas creu, que l'Obeissance Passive, soit la rifine d'une Monarchie limitée.

flor de Princes en ce Royaume, il n'y en a eulaucum qui aye rejetré l'authorité des Loix, & eut usurpé un pouvoir arbitraire ; par où il paroît combien les craintes qui détourhent les lihaginations, & les pensées des Rebelles; lont vaines.

Taillement le moyen le plus affeuré pour prévenir le changement d'une Monarchie limitée, en me Monarchie abfolué : Les Loix d'Angleterre ont firadmirablement bien pourvir à la dighité, & à la prosperité de de leurs Roys, & à la feurété des Sujets, qu'ils n'ont pas plus d'envie d'être absolus, pendant que leurs Sujets n'en ont de jouir de la liberté qui leurest permise. Que si jamais nos Roys rachent de rendre absolus (ce que N 3 graces

graces à Dieu, nous n'avons point lieu de craindre) nous en aurons l'obligation aux dispositions que les Sujets, n'ont que trop, à la revolte: aprés la mort & le facrilege d'un Roy bien faisant, assassiné publiquement, par les formes prétenduës de la Justice, n'est-il pas temps que les Princes songent à leur seureté? & si jamais nôtre Posterité · les y force, malgré leur bonté, n'aura-elle pas de tres bonnes raisons pour maudire à jamais la rage & la furie fanatique de nôtre siecle : Le moyen donc, le plus asseuré, pour éloigner le scandale qu'on a dêja donné aux Princes, est de faire une profession publique, de ce grand devoir Evangelique, de l'Obeissance Passive.

5. La derniere objection contre l'Obeiffance Passive, est, que si la resistance n'est aucunement permise, les malheurs & les incommodités de cette vie, peuvent être insuportables au genre humain; à laquelle je

repondray en peu de mots.

1. Que ce mot de peut-être ne peut servir d'argument contre aucune chose : car ce qui peut-être, peut aussi ne pas être ; & il n'y rien de si bon, de si profitable, ou de si necessaire, qui n'aye aussi son peutêtre. La modestie & l'humilité, la Justice & la Temperence, sont de grandes & excellentes vertus ; & cependant nous poursons vivre dans un siecle, où ces yertus se-

ront

ront mendier un homme, & l'exposeront au mépris & à la rifée de plusieurs. La bonté & la clemence, font de nobles qualités en nn Prince, & cependant il se peut faire que sa trop grande clemence luy cause sa ruïne, & il se pourra faire qu'il épargnera la vie des traitres, qui enfin luy ôteront la fienne. Le Mariage est une Institution Divine, qui contribue autant au bonheur & à la consolation de la vie humaine, qu'aucune chose qui soit au monde; & il se peut faire aussi que vous ne sçauriés rien nommer, qui souventefois soit une Peste & une malediction plus grande au genre humain, que le Mariage: Voila pourquoy l'Obeiffance Paffive eft un grand & precieux devoir, & absolument necessaire, pour procurer la Paix, l'ordre, l'Oeconomie, dans les Etats; mais cependant, me dira-ton, un mauvais Prince peut tirer un grand avantage de l'Obeisfance Passive, & commettre une infinité de maux : He ! juste Dieu ! s'ensuit-il que l'Obeissance Passive ne soit pas un devoir, parceique peut-être, elle est quelque fois accompagnée de méchantes confequences? En ce cas, il vous est fort difficile de nommer quelque chose qui soit de nôtre devoir; car les plus excellentes vertus, peuvent une fois ou autre, nous exposer à de tresgrands inconvenients; & si cela arrive jamais, nous devons sçavoir, que nous y sommes obligés ;

obligés; mais nous devons supporter patiemment nos souffrances, & attendre notre recompence du Ciel: & si je ne me trompe, il paroit par mes réponces à la derniere objection, qu'il n'y a point tant de danger dans l'Obeissance Passive, comme ces Messieurs se l'imaginent, & comme

ils voudroient le persuader.

2. Lors que nous parlons des suites; nous devons les bien peser, & chossir le party se plus seur : Nous pouvons souffrir de grandes incommodités par l'Obeillance Paffive ! quand il arrive que le Prince agit en Tyran : mais en souffrirons nous de moindres. s'il étoit permis aux Sujets de resister? Un Prince sans bride (puis qu'il le faut dite) est-il plus à craindre qu'une guerre civile? On fait sonner à toute outrance, les cruattez de Neron, & de Diocletien, mais on voudroit nous faire oublier les deluges de fang dont nos guerres civiles ont inonde l'Angleterre : qui détruira plus d'Etats, un Prince avaricieux & ravisseur; ou une infolente armée, assemblée de Soldars affamés? Les Sujets se plaindront-ils mieux de quelque Taxe injuste, ou des Decimations Romalnes, des pillages & des prescriptions? Qui sera donc le plus facile à seduire, du Prince ou de la Populace? croita-t-oh qu'un Prince vueille opprimer des Sujets obeissans & soumis ? & ne Cart on pas, que que tous les Princes, auront toûjours des Sujets trop habiles, & trop mal intentionnés, qui debauchent leurs Sujets, & qui font donner de mauvailes idées de leur Prince, par leurs émissaires, à la multitude debauchée.

Soubconnera-t-on, qu'un Prince houreufement retabli, ave plus de penchant au change, qu'une Populace, au li façile à alarmer que la nôtre ? Quelque que puisse être le Prince, l'Obellance Passive nous

fera d'un grand fecours.

L'Histoire nous apprend, que pour un mauvais Prince, indications en avons eu linguand prince de bons et les monthes productions de lors et les monthes productions de lors et les monthes de lors de lors et les monthes de lors que les monthes de lors que nous pouvons foullir par certe Doct de la lature de lors pouvoir de les monthes de les monthes de la lature de lature de la lature de lature de la lature de lature de la lature de l

## LA CONCLUSION.

Contenant une brieve dissuasion de la Resistance, & de la Rebellion.

A Yant ainsi amplement prouvé, que la soumission & l'Obeissance Passive, est un devoir necessaire, que les Sujets sont obligés de rendre à leurs Princes Souverains; & ayant répondu à tout ce que j'ay creu pouvoir objecté; ce qui me reste à faire, est de persuader les Sujets de s'y soumettre. Saint Paul nous en donne deux raisons convainquantes.

Le premier, que toutes les Puissances sont de Dieu, & que celuy qui resiste à la Puissance resiste à l'Ordonnance de Dieu. Et en esset, celuy là n'est pas Chrêtien, qui balance, s'il obeira aux ordres, & à la constitution Divine. Le Prince est l'image de Dieu, & son Viceroy en terre, voila pourquoy l'Ecriture Sainte les appelle Dieux; & qu'il soit bon ou un méchant Prince, tandis que Dieu

Dieu trouve à propos de l'avancer sur le Thrône, c'est à nous de nous y soumettre, & de reverer en luy, la main qui l'y a mis: Ofez vous lever vos mains contre Dieu? osez vous resister à son authorité, & à ses Arrests? connoît-il pas mieux que nous, ce qui nous est utile ? où ne sçait-il pas choisir un Prince, propre pour nous? Les plus grands rebelles devroient rougir, de dire cecy, en tant de paroles, tres-mal appliqués ; cependant c'est ici le langage de la rebellion; les Sujets se plaignent de leur Prince, c. a. d. de cette Puissance Souveraine que Dieu a établis fur eux ; ils fe rebellent contre leur Roy; ils le deposent; ils l'assassinent ; ils desavoiient l'authorité de Dieu ; ils rejettent ; ils effacent son image ; ils le méprisent en la personne de son Viceroy. Les Princes de la terre regardent les affronts qui sont faits à leurs Ministres, ou Lieutenans, comme un mépris de leur propre authorité; He! que dirons nous du Grand Dieu, de celuy qui d'Ethrône un Prince, soutient que Dieu n'a pas l'authorité de le mettre sur le Thrône, & s'imagine que la Sagesse Divine s'est méprise au chois qu'elle à fait de ce Prince.

1-

le

la

e,

nt

s;

e,

ns

nt

et,

ce,

on

u,

VC

ľil

ue

eu

2. C'est pourquoy telles personnes, ou tels monstres de nature, ne doivent pas esperer qu'ils échapperont à la peine qu'ils meritent; c'est ce que Saint Paul ajoûte,

quand

quand il dit, qu'ils attirent sur eux mêmes, la condamnation: or par le mot de requa on peut entendre la punition de la rebellion, en ce monde, aussi bien que dans celuy qui est à venir; à il se prend ici pour tous les deux.

conque consultera les histoires, tant Anciennes, que Modernes, trouvera que les Rebelles ont fort rarement échappé à la punition, deue à leur rebellion. Combien de fois arrive-t-il que Dieu confond leurs conseils, & decouvre leurs machinations & Conspirations, même les plus secrettes: S'ils prosperent pour un temps, la vengeance les attrape tonjours, s'ils échappent la punition de la part des hommes, ils sont ensin punis par quelque accident remarquable, où la Justice Divine paro t tonjours.

2. Cependant ces gens n'échapperont pas aux punitions, & aux peines de l'autre monde; il y a un enfer pour les rebelles & les Traîtres; la peine de la resistance, est infiniment plus grande, que tous les malheurs qui peuvent arriver, en se soumetant aux Princes, & en sousfrant patientment en bien faisant. Que prositera t il à Phomme, s'il gagne tout le monde (ce qui est un peu plus considerable, qu'une simple Coulonne, ou qu'un Royaume) & qu'il

on, qui

ui-

les

um-

mailus pris morine

ont

u-

eft al-

et-

H-là delt

wil

fasse perte de son ame? S'il se pouvoit que l'Empire universel fût la recompense de la rebellion; un traitre si glorieux, qui fait perte de son ame pour l'acquerir, na pas grande raison de se vanter de ses prouësses. Honorons donc les Jugements Divins, soumettons nous patiemment à nôtre Roy, encore qu'il nous persecutât, ou qu'il nous opprimât; & attendons icy nôtre protection de la Providence Divine, & nôtre recompense dans le Ciel; & c'est ce qui nous doit encourager à la pratique de l'Obeissance Passive, aussi bien qu'à celle de toute autre vertu: les avantages, & les desavantages de la resistance, & de l'Obeissance Passive fussent-ils bien pesés en ce monde, il seroit beaucoup plus convenable de se soumettre, que de se rebeller contre nôtre Prince; mais il ne sçauroit y avoir aucune comparaison entr'eux, lors qu'il s'agit de l'autre monde : le dernier Jugement, détruit toutes les autres confiderations; & certainement nous pouvons fort bien dire, que la rebellion est comme le peché des Sorciers, puis qu'il enchante si fort les hommes, qu'ils aiment mieux être damnés éternellement, que de cesser d'être rebelles.

FINIS.